
(Confession de Foi de l'Église Évangélique Luthérienne) Nous présentons ici une traduction fidèle et intégrale du
texte allemand tel qu'il fût lu devant la Diète d'Empire à Augsbourg, en présence de l'Empereur Charles Quint,
le 25 juin 1530. Cette traduction est tirée de Le Petit catéchisme de Martin Luther, Appendice la Confession
d'Augsbourg, Paris: Église Luthérienne Libre, 1937 (sans copyright). 

Une Confession de Foi Présenté à Augsbourg par Certains Princes et Cités à Sa Majesté Impériale Charles V en
l'An 1530 « Devant des rois je parlerai de tes exigences, et je n'aurai pas honte. » Psaume 119, 46. 

Table des matières 
Page de présentation 
Entretien 

----------------------------------------------------------------- 
LA PREMIÈRE PARTIE: ARTICLES FONDAMENTAUX DE LA FOI ET DE LA DOCTRINE
 
Article 1. -- De Dieu 
Article 2. -- Du Péché Originel 
Article 3. -- Du Fils de Dieu 
Article 4. -- De la Justification 
Article 5. -- Du Ministère de la Parole 
Article 6. -- De la Nouvelle Obéissance 
Article 7. -- De l'Église 
Article 8. -- Ce qu'est l'Église dans le Monde 
Article 9. -- Du Baptême 
Article 10. -- De la Sainte-Cène 
Article 11. -- De la Confession 
Article 12. -- De la Repentance 
Article 13. -- De l'emploi des Sacrements 
Article 14. -- Du Gouvernement de l'Église 
Article 15. -- Des Rites Ecclésiastiques 
Article 16. -- Du Gouvernement Civil 
Article 17. -- Du Retour du Christ pour le Jugement 
Article 18. -- Du Libre Arbitre 
Article 19. -- De l'Origine du Péché 
Article 20. -- De la Foi et des Bonnes Oeuvres 
Article 21. -- De l'Invocation des Saints Conclusion de la première partie 
-----------------------------------------------------------------

Confession d'Augsbourg

1

Source : http://www.lutherien.org 

museeprotestant.org

https://museeprotestant.org/


----------------------------------------------------------------- 
DEUXIÈME PARTIE: ARTICLES QUI SONT CONTESTÉS ET OÙ L'ON TRAITE DES ABUS QUI ONT ÉTÉ CORRIGÉS 
ABUS QUI ONT ÉTÉ CORRIGÉS 

Introduction 

Article 23. -- Du Mariage des Prêtres 
Article 24. -- De la Messe 
Article 25. -- De la Confession 
Article 26. -- De la Distinction des Aliments 
Article 27. -- Des Voeux Monastiques 
Article 28. -- Du Pouvoir des Évêques 
-----------------------------------------------------------------

CONCLUSION ET SIGNATURES

2

Source : http://www.lutherien.org 

museeprotestant.org

https://museeprotestant.org/


PREMIÈRE PARTIE 
ARTICLES FONDAMENTAUX DE LA FOI ET DE LA DOCTRINE 

Article 1. - DE DIEU 

Nos églises enseignent en parfaite unanimité la doctrine proclamée par le Concile de Nicée : à savoir qu'il y a un
seul Être divin, qui est appelé et qui est réellement Dieu. Pourtant, il y a en lui trois Personnes, également
puissantes et éternelles : Dieu le Père, Dieu le Fils, Dieu le Saint-Esprit ; tous les trois un seul Être divin, éternel,
indivisible, infini, tout-puissant, infiniment sage et bon, créateur et conservateur de toutes choses visibles et
invisibles. Par le terme de Personne, nous ne désignons pas une partie ni une qualité inhérente à un être, mais
ce qui subsiste par lui-même. C'est ainsi que les Pères de l'Eglise ont entendu ce terme. 

Nous rejetons donc toutes les hérésies contraires à cet article : nous condamnons les Manichéens qui ont
statué deux dieux, un bon et un mauvais, les Valentiniens, les Ariens, les Eunomiens, les Mahométans et autres.
Nous condamnons aussi les Samosaténiens, anciens et modernes, qui n'admettent qu'une seule Personne, et
qui, en usant de sophismes impies et subtils, prétendent que le Verbe et le SaintEsprit ne sont pas des
personnes distinctes, mais que le « Verbe » signifie une parole ou une voix, et que le « Saint-Esprit » ne serait
autre chose qu'un mouvement produit dans les créatures. 

Article 2. - DU PÉCHÉ ORIGINEL 

Nous enseignons que par suite de la chute d'Adam, tous les hommes nés de manière naturelle sont conçus et
nés dans le péché ; ce qui veut dire que, dès le sein de leur mère, ils sont pleins de convoitises mauvaises et de
penchants pervers. Il ne peut y avoir en eux, par nature, ni crainte de Dieu ni confiance en lui. Ce péché
héréditaire et cette corruption innée et contagieuse est un péché réel, qui assujettit à la damnation et à la
colère éternelle de Dieu tous ceux qui ne sont pas régénérés par le Baptême et par le Saint-Esprit. 

Par conséquent, nous rejetons les Pélagiens et autres qui, au mépris de la passion et du mérite de Christ,
rendent bonne la nature humaine par ses forces naturelles, en soutenant que le péché originel n'est pas un
péché. 

Article 3. - DU FILS DE DIEU 

Nous enseignons aussi que Dieu le Fils est devenu homme, né de la pure Vierge Marie, et que les deux natures,  
la divine et l'humaine, unies inséparablement dans une personne unique, constituent un seul Christ, qui est vrai
Dieu et vrai homme. Il est véritablement né, il a réellement souffert, il a été crucifié, il est mort, il a été enseveli,
afin qu'il s'offrît en sacrifice, non seulement pour le péché originel, mais aussi pour tous les autres péchés, afin
d'apaiser la juste colère de Dieu.

Le même Christ est descendu aux enfers ; il est réellement ressuscité le troisième jour, monté au ciel, assis à la
droite de Dieu, afin qu'il étende son règne et sa domination éternels sur toutes les créatures, qu'il sanctifie,
purifie, affermisse et console par le SaintEsprit tous ceux qui croient en lui, et afin qu'il leur donne en partage la
vie et toutes sortes de dons, et qu'il les protège contre le diable et le péché. 

 
3

Source : http://www.lutherien.org 

museeprotestant.org

https://museeprotestant.org/


Article 4 - DE LA JUSTIFICATION 

Nous enseignons aussi que nous ne pouvons pas obtenir la rémission des péchés et la Justice devant Dieu par
notre propre mérite, par nos œuvres ou par nos satisfactions, mais que nous obtenons la rémission des péchés
et que nous sommes justifiés devant Dieu par pure grâce, à cause de Jésus-Christ et par la foi, - lorsque nous
croyons que Christ a souffert pour nous, et que, grâce à lui, le pardon des péchés, la Justice et la vie éternelle
nous sont accordés. Car Dieu veut que cette foi nous tienne lieu de justice devant lui, il veut nous l'imputer à
justice, comme l'explique saint Paul aux chapitres 3 et 4 de l'Epître aux Romains. 

Article 5. - DU MINISTÈRE DE LA PAROLE 

Pour qu'on obtienne cette foi, Dieu a institué le Ministère de la Parole et nous a donné l'Evangile et les
Sacrements. Par ces moyens il nous donne le SaintEsprit, qui produit la foi, où et quand il le veut, dans ceux qui
entendent l'Evangile. Cet Evangile enseigne que nous avons, par la foi, un Dieu plein de grâce, et cela non point
à cause de nos mérites, mais pour le mérite de Christ. 

Nous condamnons donc les Anabaptistes et autres sectes semblables, qui enseignent que nous pouvons obtenir
le Saint-Esprit sans l'instrumentalité de la Parole extérieure de l'Evangile, mais par nos propres efforts, par nos
méditations et par nos œuvres. 

Article 6. - DE LA NOUVELLE OBÉISSANCE 

Nous enseignons aussi que cette foi doit produire des fruits et des bonnes œuvres, et qu'il faut que l'on fasse,
pour l'amour de Dieu, toutes sortes de bonnes œuvres que Dieu lui-même a commandées. Mais il faut se
garder de mettre sa confiance dans ces œuvres et de vouloir mériter par elles la grâce de Dieu. Car c'est par la
foi en Christ que nous obtenons la rémission des péchés et la justice, comme le dit Jésus-Christ luimême, Luc
17, 10 : « Quand vous aurez fait toutes les choses qui vous sont commandées, dites : nous sommes des
serviteurs inutiles ». Voilà ce qu'enseignent aussi les Pères. Saint Ambroise déclare : « II est ordonné de Dieu
que celui qui croit en Christ sera sauvé, non point par les œuvres, mais par la foi seule, recevant ainsi la
rémission des péchés gratuitement et sans mérite ».

Article 7. - DE L'ÉGLISE 

Nous enseignons aussi qu'il n'y a qu'une Sainte Eglise chrétienne et qu'elle subsistera éternellement. Elle est
l'Assemblée de tous les croyants parmi lesquels l'Evangile est enseigné en pureté et où les Saints Sacrements
sont administrés conformément à l'Evangile. 
Car pour qu'il y ait unité véritable de l'Eglise chrétienne, il suffit que tous soient d'accord dans l'enseignement
de la doctrine correcte de l'Evangile et dans l'administration des sacrements en conformité avec la Parole
divine. Mais pour l'unité véritable de l'Eglise chrétienne il n'est pas indispensable qu'on observe partout les
mêmes rites et cérémonies qui sont d'institution humaine. C'est ce que déclare saint Paul, Eph. 4, 5-6 : « Un
seul corps et un seul esprit, comme aussi vous aves été appelés à une seule espérance par votre vocation ; un
seul Seigneur, une seule foi, un seul baptême ».

4

Source : http://www.lutherien.org 

museeprotestant.org

https://museeprotestant.org/


Article 8. - CE QU'EST L'ÉGLISE DANS LE MONDE 

L'Eglise chrétienne, à proprement parler, n'est pas autre chose que l'Assemblée de tous les saints et croyants.
Cependant, dans ce monde, beaucoup de faux chrétiens et d'hypocrites, et même des pécheurs manifestes sont
mêlés aux fidèles ; néanmoins les sacrements sont efficaces, même s'ils sont administrés par des prêtres
impies, - comme Christ lui-même a dit, Matth. 23, 2 : « Les Scribes et les Pharisiens sont assis dans la chaire de
Moïse, etc... ». 

Nous condamnons donc les Donatistes, et tous ceux qui enseignent autrement. 

Article 9. - DU BAPTÊME 

Nous enseignons que le baplême est nécessaire au salut, et que par le Baptême la grâce divine nous est offerte.
Nous enseignons aussi qu'on doit baptiser les enfants, et que, par ce Baptême, ils sont offerts à Dieu et lui
deviennent agréables. 

C'est pourquoi nous condamnons les Anabaptistes, qui rejettent le Baptême des enfants. 

Article 10. - DE LA SAINTE CÈNE 

Quant à la Sainte Cène du Seigneur, nous enseignons que le vrai corps et le vrai sang de Christ sont réellement
présents, distribués et reçus dans la Cène, sous les espèces du pain et du vin. Nous rejetons donc la doctrine
contraire. 

Article 11. - DE LA CONFESSION 

Au sujet de la Confession, nous enseignons qu'on doit maintenir l'Absolution privée dans l'Eglise et ne pas la et
les autres lois en vigueur, punir les maiiancuis laisser tomber en désuétude. Toutefois, dans la Confession,
l'énumération de tous les délits n'est pas nécessaire, puisque, en réalité, elle est impossible, comme le déclare
le Psaume 19, 13 : « Qui connaît ses égarements ? ». 

Article 12. - DE LA REPENTANCE 

En ce qui concerne la Repentance, nous enseignons que ceux qui ont péché après le Baptême peuvent obtenir
la rémission des péchés toutes les fois qu'ils s'en repentent, et que l'Eglise ne doit pas leur refuser l'Absolution.
La vraie repentance comprend, en premier lieu, la contrition, c'est-à-dire la douleur et la terreur qu'on ressent à
cause du péché ; en second lieu, la foi en l'Evangile et en l'Absolution, c'est-à-dire la certitude que les péchés
nous sont remis et que la grâce nous est méritée par Jésus-Christ. C'est cette foi qui console les cœurs et qui
rend la paix aux consciences. Après cela, on doit amender sa vie et renoncer au péché. Car tels doivent être les
fruits de la Repentance, comme le dit Jean-Baptiste, Matth. 3, 8 : « Faites les fruits dignes de la 'repentance ».

5

Source : http://www.lutherien.org 

museeprotestant.org

https://museeprotestant.org/


Nous rejetons donc ceux qui enseignent qu'une fois converti, on ne peut plus retomber dans le péché. D'autre
part, nous condamnons aussi les Novatiens, qui refusaient l'absolution à ceux qui avaient péché après le
Baptême. 

Enfin, nous rejetons ceux qui enseignent qu'on obtient la rémission des péchés, non par la foi, mais par nos
satisfactions. 

Article 13. - DE L'EMPLOI DES SACREMENTS 

En ce qui concerne l'emploi des Sacrements, nous enseignons que les Sacrements n'ont pas été institués
seulement pour être des signes visibles auxquels on reconnaît les chrétiens, mais aussi des signes et des
témoignages de la bonne volonté d.e Dieu envers nous, institués pour réveiller et affermir notre foi. C'est
pourquoi ils exigent la foi, et ne sont employés correctement que si on les reçoit avec foi et si on s'en sert pour
consolider la foi. 

Article 14. - DU GOUVERNEMENT DE L'ÉGLISE 

Quant au gouvernement de l'Eglise, nous enseignons que nul ne doit enseigner ou prêcher publiquement dans
l'Eglise, ni administrer les Sacrements, à moins qu'il n'ait reçu une vocation régulière.

Article 15. - DES RITES ECCLÉSIASTIQUES 

Quant aux rites ecclésiastiques établis par des hommes, nous enseignons qu'on doit observer ceux qu'on peut
observer sans péché et qui contribuent à la paix et au bon ordre dans l'Eglise, comme par exemple certaines
fêtes et autres solennités. Cependant nous précisons toujours qu'on ne doit pas en charger les consciences,
comme si ces sortes de cultes étaient nécessaires au salut. Bien plus, nous enseignons que toutes les
ordonnances et toutes les traditions instituées par les hommes pour réconcilier Dieu et mériter sa grâce, sont
contraires à l'Evangile et à la doctrine du salut par la foi en Christ. Voilà pourquoi nous tenons pour inutiles et
contraires à l'Evangile les vœux monastiques et autres traditions qui établissent des différences entre les
aliments les jours, etc., par lesquelles on croit mériter la grâce et offrir satisfaction pour les péchés. 

Article 16. - DU GOUVERNEMENT CIVIL 

En ce qui concerne l'Etat et le gouvernement temporel, nous enseignons que toutes les autorités dans le
monde, les gouvernements et les lois civiles qui maintiennent l'ordre public, sont des institutions excellentes
créées et établies par Dieu. Un chrétien est libre d'exercer les fonctions de magistrat, de souverain, de juge. Il
peut sans prononcer des jugements selon les lois impériales et les autres lois en vigueur, punir les malfaiteurs
au moyen de l'épée, entreprendre une guerre juste, être soldat, acheter et vendre, prêter serment sur
injonction, posséder des biens, contracter mariage, etc. Nous condamnons les Anabaptistes, qui prétendent
que toutes ces choses sont contraires à la profession chrétienne. Nous condamnons aussi ceux qui enseignent
que « perfection chrétienne » consiste à quitter sa maison femme et enfants, et à renoncer à toutes les choses
mentionnées ci-dessus. Alors que la véritable perfection consiste à craindre Dieu et à se confier entièrement en
lui. Car l'Evangile n'enseigne pas une conduite ou une justice temporelle et extérieure, mais il insiste sur la vie 

6

Source : http://www.lutherien.org 

museeprotestant.org

https://museeprotestant.org/


intérieure, sur la justice du cœur qui est éternelle. Il ne renverse pas le gouvernement civil, ni l'Etat, ni le
mariage, mais il veut qu'on observe toutes ces choses, comme de véritables institutions divines ; et il prescrit
que l'on mette en pratique la charité chrétienne dans ces états, et que chacun fasse des bonnes œuvres selon
sa vocation. Il est donc évident que les chrétiens sont redevables d'obéir aux autorités et aux lois, sauf dans le
cas où ils ne peuvent s'y conformer sans pécher. Dans ce cas on doit obéir à Dieu plutôt qu'aux hommes, Actes
5, 29.

Article 17. - DU RETOUR DU CHRIST POUR LE JUGEMENT 

Nous enseignons que notre Seigneur Jésus-Christ apparaîtra au dernier jour pour le jugement. Il ressuscitera
tous les morts. Aux justes et aux élus il donnera la vie éternelle et la félicité. Quant aux impies et aux démons, il
les condamnera à l'Enfer et aux tourments éternels. Nous condamnons donc les Anabaptistes, qui enseignent
que pour les damnés et pour les démons les peines et les tourments auront une fin. Nous rejetons aussi
certaines doctrines juives, que l'on rencontre aussi actuellement, d'après lesquelles, avant la résurrection des
morts, les justes et les pieux détruiront les impies et régneront seuls sur la terre. 

Article 18. - DU LIBRE ARBITRE 

En ce qui concerne le Libre Arbitre, nous enseignons ne l'homme possède une certaine liberté de volonté pour
mener une vie extérieurement honorable et pour choisir entre les choses accessibles à la raison. Mais sans la
grâce, l'assistance et l'opération du SaintEsprit, il n'est pas possible à l'homme de plaire à Dieu, de le craindre
sincèrement et de mettre sa confiance en lui, et d'extirper de son cœur la mauvaise convoitise innée. Ceci n'est
possible. que par le Saint-Esprit, qui nous est donné par la Parole. Car saint Paul déclare, 1 Cor. 2, 14 : «
L'homme naturel n'accueille point les choses qui sont de l'Esprit de Dieu ». 

Et pour qu'on sache bien que nous n'innovons en rien, voici des paroles bien claires prononcées par saint
Augustin au sujet du Libre Arbitre (Hypognosticon, Livre 3) : « Nous confessons qu'il y a chez tous les hommes
un libre arbitre. Car ils possèdent tous, par nature, la raison et l'intelligence innées. Non pas qu'ils soient
capables d'entrer en relation avec Dieu, comme par exemple de l'aimer et de le craindre de tout leur cœur ;
mais ce n'est que dans les œuvres extérieures de cette vie qu'ils sont libres de choisir le bien ou le mal. Par le
bien, je comprends ce que la nature humaine est capable d'accomplir : par exemple, labourer un champ ou le
laisser en friche ; manger, boire, voir un ami, ou ne pas le faire ; se vêtir ou se dévêtir, bâtir, prendre femme,
exercer un métier, et faire d'autres choses semblables qui sont bonnes et utiles. Et encore, tout cela ne se fait
pas sans Dieu et ne subsiste pas sans lui, puisque c'est de lui et par lui que sont toutes choses. D'autre part,
l'homme peut aussi par son propre choix se déterminer pour le mal, comme par exemple se prosterner devant
une idole, commettre un meurtre, etc. ». 

Article 19. - DE L'ORIGINE DU PÉCHÉ 

En ce qui concerne l'origine du péché, voici ce que nous enseignons : Quoique Dieu le Tout-Puissant ait créé et
conserve la nature toute entière, c'est cependant la volonté pervertie qui produit le péché dans tous les
méchants et les impies. 

7

Source : http://www.lutherien.org 

museeprotestant.org

https://museeprotestant.org/


Car telle est la volonté du diable et de tous les impies, qui s'est détournée de Dieu et s'est portée vers le mal du
moment que Dieu avait retiré sa main ; c'est ce que dit Jésus-Christ, Jean 8, 44 : « Quand le diable profère le
mensonge, il parle de son propre fonds ». 

Article 20. - DE LA FOI ET DES BONNES ŒUVRES 

C'est à tort qu'on nous accuse de prohiber les bonnes œuvres. Car les écrits des nôtres sur les Dix
Commandements et sur d'autres sujets analogues prouvent qu'ils ont donné des instructions et des
exhortations utiles et solides au sujet des divers états chrétiens et de leurs œuvres. Autrefois, les prédicateurs
parlaient peu de ces choses ; par contre ils prônaient régulièrement, dans leurs sermons, des niaiseries, des
pratiques puériles et vaines, telles que rosaires, cultes des saints, moinerie, pèlerinages, neuvaines, jours fériés,
confréries, etc. Aussi nos adversaires ne font-ils plus tant de cas de toutes ces observances inutiles, comme ils le
faisaient autrefois; ils ont même appris à parler de la foi, dont autrefois ils ne faisaient jamais mention. Ils vont
jusqu'à enseigner maintenant que nous ne sommes pas justifiés devant Dieu uniquement par les œuvres. Ils y
joignent la foi en Christ, et disent : La foi et les œuvres nous justifient devant Dieu ; et sans doute, cette
doctrine peut offrir déjà plus de consolation que celle qui veut que .l'on mette sa confiance uniquement dans
les œuvres. 

Or, puisque la doctrine de la Foi - la plus importante du Christianisme - a été si longtemps négligée, comme on
est obligé d'en convenir, et que leurs prédicateurs, partout, n'ont guère prêché que le salut par les œuvres : les
nôtres ont instruit les fidèles de la façon suivante : Premièrement, nous déclarons que nos œuvres n'ont pas le
pouvoir de nous réconcilier avec Dieu ni d'acquérir sa grâce, mais que cela se fait uniquement par la foi :
lorsque nous crovons que nos péchés sont pardonnes à cause de Christ qui seul est le Médiateur pour
réconcilier le Père avec nous (1 Tim. 2, 5). Celui donc qui s'imagine qu'il peut accomplir cela par ses œuvres, et
mériter la grâce, celui-là méprise Christ ; il cherche un chemin à lui pour aller vers Dieu, - chose contraire à
l'Evangile. Cette doctrine de la foi est traitée ouvertement et clairement par saint Paul en de nombreux endroits
de ses écrits, particulièrement dans l'Epître aux Ephésiens, où il dit (ch. 2, 8) : « Vous êtes sauvés par grâce, par
la foi, et cela ne vient pas de vous, c'est un don de Dieu ; non par les œuvres, afin que personne ne se glorifie,
etc. ». Et pour prouver que nous ne donnons pas ici une nouvelle interprétation de Paul, nous mentionnons le
témoignage de saint Augustin, qui expose souvent ces choses, et qui enseigne aussi que c'est par la foi en
Christ, et non par les œuvres, que nous obtenons la grâce et que nous devenons justes devant Dieu, ce que
démontre son livre De Spiritu et Litera tout entier. 

Bien que cette doctrine soit méprisée de ceux qui ignorent les tentations, il est cependant certain qu'elle est
éminemment consolante et salutaire pour les consciences inquiètes et terrifiées. Car la conscience ne pourra
jamais trouver le repos et la paix par les œuvres, mais uniquement par la foi, dès qu'elle s'assure que nous
sommes réconciliés avec Dieu par Christ, comme le dit saint Paul, Rom. 5, 1 : « Etant donc justifiés par la foi,
nous avons le repos et la paix avec Dieu ».

Autrefois, cette consolation n'était pas offerte dans les sermons, mais on renvoyait à leurs propres œuvres les
pauvres consciences qui, dès lors, se sont lancées dans toutes sortes de pratiques. Il y eut des hommes que leur
conscience poussait à se réfugier dans les cloîtres, dans l'espoir d'y acquérir la grâce par la pratique de la vie
monastique. On inventa aussi des œuvres inédites pour acquérir la grâce et faire satisfaction pour les péchés. 
 

8

Source : http://www.lutherien.org 

museeprotestant.org

https://museeprotestant.org/


Mais beaucoup d'entr'eux ont prouvé que l'on n'obtient pas la paix du cœur par ces moyens. Il était donc
urgent de prêcher cette doctrine de la foi en Christ et de l'inculquer avec insistance, pour qu'on sache qu'on ne
saisit la grâce divine que par la foi, et sans aucun mérite. Nous instruisons aussi tout le monde, qu'ici nous ne
parlons pas de cette sorte de croyance qu'ont aussi les démons et les impies.. Ceux-ci aussi croient aux faits
historiques; ils croient que Christ a souffert et qu'il est ressuscité des morts. Mais nous parlons de la véritable
foi, de celle par laquelle nous croyons que par Christ nous recevons la grâce et la rémission des péchés.
Quiconque possède cette foi, sait que par Christ il a un Dieu propice, il connaît donc Dieu, il l'invoque, et il n'est
pas sans Dieu comme les païens. Car le diable et les incrédules ne croient pas cet article, la rémission des
péchés. C'est pourquoi ils sont des ennemis de Dieu incapables de l'invoquer et de s'attendre à quelque chose
de bon de sa part. C'est dans ce sens que l'Ecriture parle de la foi. Elle n'appelle pas foi la science que
possèdent les démons et les impies. L'Epître aux Hébreux (ch. 11) nous enseigne que la foi n'est pas la simple
connaissance des faits historiques, mais la confiance que Dieu nous donne ce qu'il a promis. Saint Augustin
nous rappelle que le terme de « Foi » dans les Ecritures signifie la confiance en Dieu, - que Dieu nous est
propice, - et qu'il ne désigne pas seulement une connaissance d'ordre historique, que les démons, eux aussi,
possèdent. 

En second lieu, nous enseignons qu'il est absolument nécessaire que l'on fasse de bonnes œuvres, non pas
dans l'intention de s'y fier et de mériter la grâce, mais par amour pour Dieu, et pour sa louange. C'est toujours
la foi seule qui saisit la grâce et la rémission des péchés. Or, puisque par la foi le Saint-Esprit nous est donné, le
cœur devient aussi disposé aux bonnes œuvres, et capable de les accomplir. Car auparavant, puisqu'il est sans
le Saint-Esprit, le cœur est trop faible : de plus, il est sous le pouvoir du diable, qui pousse 1a misérable nature
humaine à des péchés innombrables, comme nous pouvons le constater chez les philosophes, qui se sont fait
forts de mener une vie honorable et irréprochable, mais qui n'ont point réussi, puisqu'il est notoire qu'ils sont
tombés dans de gros vices. C'est ce qui arrive chez l'homme lorsque, en dehors de la vraie foi, et sans le Saint-
Esprit, il se gouverne seul par ses propres forces humaines. Il n'y a donc pas lieu de reprocher à la doctrine de la
Foi de défendre les bonnes œuvres. Au contraire, elle est à louer de ce qu'elle apprend à faire de bonnes
œuvres, et de ce qu'elle offre précisément le secours nécessaire pour les accomplir. Car en dehors de la foi, et
en dehors de Christ, la nature humaine avec son pouvoir, est de beaucoup trop faible pour faire de bonnes
œuvres, pour invoquer Dieu, pour avoir patience dans les afflictions, pour aimer son prochain, s'acquitter avec
zèle des devoirs de sa vocation, être obéissant, et réprimer les mauvaises convoitises. Ces grandes et véritables
bonnes œuvres, on ne saurait les faire sans l'aide de Christ, comme il le dit lui-même, Jean 15, 5 : « Sans moi,
vous ne pouvez rien faire ».

Article 21. - DE L'INVOCATION DES SAINTS 

En ce qui concerne l'Invocation des Saints, nous enseignons que l'on doit conserver la mémoire des Saints, afin
que notre foi soit affermie lorsque nous constatons comment ils ont obtenu grâce, et comment ils ont été
secourus par la foi. De plus, nous devons prendre leurs bonnes œuvres pour exemples, chacun selon sa
vocation. Ainsi l'empereur peut, avec une bonne conscience, suivre l'exemple de David lorsqu'il fait la guerre
aux Turcs. Ils ont, en effet, été établis rois tous les deux, et cet office les oblige à protéger leurs sujets. Mais on
ne saurait prouver par l'Ecriture qu'on doit invoquer les saints ou implorer leur secours. 

9

Source : http://www.lutherien.org 

museeprotestant.org

https://museeprotestant.org/


Car il n'y a qu'un seul Réconciliateur et Médiateur entre Dieu et les hommes : Jésus-Christ (1 Tim. 2, 5), qui est
l'unique Sauveur, l'unique Souverain-Sacrificateur, Propitiatoire et Intercesseur devant Dieu (Rom. 8, 34) ; et lui
seul a promis d'exaucer nos prières. Le culte le plus excellent, selon l'Ecriture, consiste à chercher Christ et à
l'invoquer du fond du cœur dans tous nos besoins et dans tous nos soucis. Saint Jean (1 Jean 2, 1) dit ceci : « Si
Quelqu'un a péché, nous avons un avocat auprès de Dieu, Jésus le Juste ». 

CONCLUSION DE LA PREMIÈRE PARTIE 

Voilà en somme le résumé de la doctrine que l'on prêche et enseigne dans nos églises, pour une véritable
instruction chrétienne et pour la consolation des consciences, et aussi pour encourager les fidèles à amender
leur vie. Nous n'avons pas voulu exposer nos âmes et nos consciences au grand et redoutable danger d'encourir
le châtiment divin en abusant du nom et de la Parole de Dieu. Nous n'avons pas non plus voulu transmettre à
nos enfants et à notre postérité une autre doctrine que celle qui est conforme à la pure Parole de Dieu et à la
vérité chrétienne. Puisque notre doctrine est clairement fondée sur les Saintes Ecritures ; puisqu'elle n'est
nullement en contradiction avec l'Eglise chrétienne universelle, pas même avec l'Eglise romaine - pour autant
qu'on peut le connaître par les écrits des Pères - nous estimons que nos adversaires ne peuvent pas être en
désaccord avec nous quant aux articles ci-dessus. Pour cette raison ils agissent donc entièrement sans charité,
avec précipitation et contrairement à l'unité chrétienne et à l'amour, ceux qui se sont mis en tête de rejeter les
nôtres comme des hérétiques, de les condamner et de s'en tenir à l'écart, et cela sans qu'ils puissent justifier
leur conduite par aucun commandement de Dieu ni par aucun témoignage de l'Ecriture Sainte. Car l'aberration
et le désaccord portent principalement sur divers abus et certaines traditions. Puisque donc on ne trouvera
chez nous aucun article principal qui soit erronné ou destitué de fondement ; puisque cette Confession que
nous présentons est une Confession divine et chrétienne : il serait équitable que les évêques se montrassent
plus modérés, même s'il se trouvait chez nous un défaut en ce qui concerne la tradition. Cependant nous
espérons produire des raisons solides qui nous ont portés à nous écarter de quelques traditions et a corriger
certains abus. 

10

Source : http://www.lutherien.org 

museeprotestant.org

https://museeprotestant.org/


DEUXIEME PARTIE 
ARTICLES QUI SONT CONTESTÉS ET OÙ L'ON TRAITE DES ABUS QUI ONT ÉTÉ CORRIGÉS 

Puisque dans nos églises, en ce qui concerne les articles de la Foi, on n'enseigne rien qui soit contraire à
l'Ecriture Sainte ou à l'Eglise chrétienne universelle ; puisqu'on n'a fait que remédier à certains abus qui se sont
infiltrés dans l'Eglise au cours des temps, ou qui y furent violemment introduits ; nous sommes donc
nécessairement obligés d'exposer ces abus et d'alléguer les raisons qui nous ont déterminés à permettre ces
changements. Ainsi Votre Majesté Impériale pourra reconnaître qu'on n'a pas agi en ces matières d'une
manière frivole et indigne de chrétiens, mais que nous avons permis ces changements, contraints par le
commandement de Dieu, qu'il convient de respecter bien plus que toutes les coutumes traditionnelles. 

Article 22. - DE LA COMMUNION SOUS LES DEUX ESPÈCES 

Dans nos églises on administre aux laïques la Sainte Cène sous les deux espèces, pour la bonne raison que tel
est clairement l'ordre et le commandement de Christ, Matth. 26, 27 : « Buvez-en tous ». Là, le Christ, parlant de
la coupe, ordonne en termes clairs et précis que tous doivent en boire. 

Et pour que personne ne puisse contester ces paroles ni leur donner une fausse interprétation en prétendant
que ce commandement ne s'applique qu'aux prêtres, saint Paul (1 Cor. 11, 26) indique que toute l'assemblée de
l'Eglise de Corinthe communiait sous les deux espèces. Et cet usage a longtemps persisté dans l'Eglise, comme
on peut le prouver par l'histoire et par les écrits des Pères. Cyprien rapporte en plusieurs endroits de ses écrits,
que de son temps la coupe était administrée aux laïques. De même, saint Jérôme dit que les prêtres qui
administrent le Sacrement distribuent au peuple le sang de Christ. Le Pape Gélase lui-même ordonne qu'on ne
doit pas « diviser » le Sacrement (Distinct. 2 De Consecr., Chap. Comperimits). On ne trouve nulle part aucun
Canon qui prescrive de recevoir le Sacrement sous une seule espèce. Il est même impossible de savoir au juste
quand, et par qui cette coutume de la communion sous une seule espèce a été introduite, sauf que le cardinal
Cusanus fait mention de l'époque où cet usage a été officiellement approuvé. Or il est clair qu'une telle
coutume, introduite à l'encontre du commandement de Dieu et même des anciens Canons, n'a rien pour la
justifier. Si donc des chrétiens ont demandé à recevoir le Saint Sacrement d'une façon conforme à l'institution
de Jésus-Christ, il n'était pas convenable d'accabler leur conscience et de les contraindre à agir contrairement à
l'ordonnance du Seigneur Jésus-Christ. Et comme la mutilation du Sacrement est en flagrante contradiction
avec l'institution de Christ, nous avons aussi supprimé la coutume, qui était en usage jusqu'ici, de porter le
Sacrement en procession.

Article 23. - DU MARIAGE DES PRETRES 

Partout dans le monde, chez les grands comme chez les humbles, une immense plainte s'est élevée depuis
longtemps, à cause de la grande immoralité et du dérèglement des mœurs parmi les prêtres, incapables de se
contenir dans les bornes de la chasteté. Et vraiment, on avait atteint le dernier degré de ces vices abominables.
Pour éviter tant de scandales odieux, l'adultère et la fornication, quelques-uns de nos prêtres sont entrés dans
l'état du mariage. Ils allèguent pour raison de leur décision, qu'ils y ont été poussés et contraints par la grande
détresse de leur conscience, parce que l'Ecriture Sainte enseigne clairement, que l'état du mariage a été
institué par Dieu pour éviter l'impudicité. 

11

Source : http://www.lutherien.org 

museeprotestant.org

https://museeprotestant.org/


Comme le dit saint Paul 1 Cor. 7 : « Pour éviter l'impudicité, que chacun ait sa propre femme ». De même : « II
vaut mieux se marier que de brûler ». Et lorsque Jésus-Christ dit, Matth. 19, 11 : « Tous ne sont pas capables
d'accepter cette parole », il indique par là, lui qui savait bien ce qui est dans l'homme, que peu d'hommes
possèdent le don de la continence; car Dieu, en créant les hommes, « les a créés homme et femme » (Gen. 1).
Or l'expérience démontre trop clairement qu'il n'est pas au pouvoir de l'homme de modifier ou d'améliorer de
sa propre initiative, ou par un vœu, la création de la majesté divine, à moins qu'il n'ait reçu un don et une grâce
spéciale de Dieu. Car tout le monde sait quel genre de vie chaste et honnête, quel genre de conduite chrétienne
et honorable s'en est suivi chez beaucoup ! On sait quels remords effroyables et quels tourments de conscience
ont accablé beaucoup d'entre eux à l'heure de leur trépas, - et beaucoup l'ont avoué eux-mêmes. Puisque donc
ni la Parole ni le commandement de Dieu ne peuvent être modifiés par aucun vœu ni par aucune loi humaine :
c'est donc pour cette raison, et beaucoup d'autres encore, que nos prêtres et autres membres du clergé ont pris
femme.

On peut d'ailleurs prouver par l'histoire et par les écrits des Pères, qu'il était autrefois d'usage dans l'Eglise
chrétienne que les prêtres et les diacres se mariaient. Car saint Paul dit, i Tim. 3 : « II faut que l'évêque soit
irréprochable, mari d'une seule femme ». Ce n'est d'ailleurs que depuis 400 ans seulement qu'en Allemagne les
prêtres furent contraints au célibat et forcés de renoncer au mariage. A quoi ils s'opposèrent tous si
sérieusement et avec une telle véhémence qu'un archevêque de Mayence, qui avait publié ce nouvel édit du
Pape, fut sur le point d'être mis à mort dans la bagarre, au cours d'un soulèvement du clergé tout entier. Cette
interdiction du mariage des prêtres fut appliquée dès le début avec une telle précipitation et avec tant de
maladresse, que le Pape ne se contenta pas, en ce temps, de prohiber pour l'avenir le mariage des prêtres, mais
qu'il rompit même le mariage de ceux qui y avaient vécu depuis longtemps. Cette dernière mesure n'est pas
seulement une violation de toutes les lois divines, naturelles et civiles, mais elle est même en flagrante
contradiction avec les Canons décrétés par les Papes eux-mêmes, et avec les décisions des plus illustres
Conciles. 

Un grand nombre d'hommes éminents, pieux et sensés, ont souvent fait entendre des propos et des opinions à
cet effet : qu'un pareil célibat forcé et une telle interdiction du mariage - état que Dieu a institué luimême et
qu'il a laissé ouvert à tous - n'ont jamais produit rien de bon, mais ont introduit une multitude de vices
abominables et de désordres scandaleux. Même un Pape, Pie II, a souvent déclaré, oralement et par écrit, -
ainsi qu'en fait foi sa biographie, - qu'il y avait bien certaines raisons pour que l'on ait interdit le mariage aux
prêtres, mais qu'il y en avait d'autres bien plus graves et plus importantes pour leur rendre la liberté de se
marier. Sans doute le Pape Pie II, homme sage et pondéré, n'a pas dit cette parole à la légère. 

Nous espérons donc, comme sujets soumis à Votre Majesté Impériale, que Votre Majesté, en Empereur
chrétien et très louable, daignera considérer sérieusement que nous vivons dans les derniers temps ou, selon
l'Ecriture, le monde se corrompt de plus en plus, et où les hommes deviennent de plus en plus faibles et
fragiles. 

C'est pourquoi il est urgent, utile et digne d'un chrétien, d'examiner diligemment cet état de choses, de peur
que, le mariage étant interdit, une impudicité plus honteuse et des vices plus abjects n'envahissent le pays
allemand.

12

Source : http://www.lutherien.org 

museeprotestant.org

https://museeprotestant.org/


Car lorsqu'il s'agit de créer ou de changer ces institutions, personne ne pourra le faire de meilleure manière et
avec plus de sagesse que Dieu luimême, qui a établi l'état du mariage pour venir en aide à l'infirmité humaine
et pour mettre obstacle à l'immoralité. 

Les Canons anciens disent aussi qu'il faut parfois adoucir et modérer la rigueur des lois, par égard à la faiblesse
humaine, et afin d'éviter de plus grands maux. Dans le cas qui nous occupe, cette indulgence serait
certainement exiger par la charité chrétienne, et absolument nécessaire. En quoi, d'ailleurs, le mariage des
prêtres et des clercs peut-il être désavantageux à l'Eglise chrétienne universelle, et en particulier le mariage des
pasteurs de paroisse et des autres ministres de l'Eglise ? "Mais si cette prohibition rigide devait durer, on
viendrait certainement dans l'avenir à manquer de prêtres et de pasteurs. 

II est donc établi que le droit au mariage pour les prêtres et les ecclésiastiques en général est fondé sur la
Parole et sur le commandement de Dieu. De plus, l'histoire prouve qu'autrefois les prêtres étaient mariés. Et
enfin, le vœu du célibat a causé tant de scandales impies et odieux, tant d'adultères, tant d'impudicités inouïes
et de vices abominables, que même plusieurs chanoines et des officiers de la cour de Rome l'ont souvent avoué
et ont exprimé la crainte que, le clergé étant plongé dans tant de vices épouvantables, la colère de Dieu ne fût
suscitée. Dans ces conditions il est bien lamentable de voir que l'on ne s'est pas contenté d'interdire le mariage
chrétien, mais que dans certains endroits on a eu le front de le poursuivre avec empressement comme un
crime. Et pourtant Dieu a ordonné dans les Saintes Ecritures qu'on tienne le mariage en honneur. De même,
dans les lois impériales, et dans tous les Etats où la loi et le droit ont jamais été en vigueur, l'état du mariage est
hautement honoré. Ce n'est que maintenant que l'on se met à livrer au bourreau des innocents, uniquement
parce qu'ils se sont mariés ; et c'est ainsi qu'on agit à l'égard de prêtres, que l'on devrait pourtant ménager
avant tout ! Voilà des choses contraires non seulement aux lois divines, mais aussi aux Canons de l'Eglise.
L'apôtre Paul (1 Tim. 4) traite de « doctrine des démons » celle qui défend de se marier. Jésus-Christ lui-même
déclare, Jean 8, 44 : « Le diable est meurtrier dès le commencement ». Cela se vérifie dans le cas présent ; en
effet, la doctrine qui interdit le mariage et qui, pour se maintenir, ne recule pas devant l'effusion du sang, doit
être une doctrine du diable. Mais comme il n'y a aucune loi humaine qui puisse annuler ou modifier la loi de
Dieu, il n'y a point non plus de vœu qui puisse modifier la loi divine. C'est pourquoi saint Cyprien conseille aux
femmes qui ne tiennent pas leur vœu de chasteté, de se marier, disant : « Si elles ne veulent pas, ou ne peuvent
pas vivre dans le célibat, il vaut mieux qu'elles se marient, plutôt que de tomber dans le feu par leur
concupiscence, et qu'elles se gardent bien de ne pas scandaliser leurs frères et leurs sœurs » (Livre I, Epître 11). 

Par surcroît, tous les Canons se montrent indulgents et équitables surtout pour ceux qui ont fait des vœux étant
jeunes. D'ailleurs, la plupart des prêtres et des moines ont embrasse leur état dans l'ignorance de la jeunesse. 

Article 24. - DE LA MESSE 

C'est à tort qu'on nous reproche d'avoir aboli la Messe, alors qu'il est avéré que chez nous, sans nous vanter, la
Messe est célébrée d'une manière plus sérieuse et avec plus de vénération que chez nos adversaires. Nous
avons aussi grand soin d'instruire souvent nos fidèles sur le saint Sacrement, afin qu'ils sachent dans quel but il
a été institué, et comment on doit s'en servir : à savoir, pour réconforter les consciences troublées. C'est ainsi
qu'on attire le peuple à la Messe et à la Communion.

13

Source : http://www.lutherien.org 

museeprotestant.org

https://museeprotestant.org/


Car lorsqu'il s'agit de créer ou de changer ces institutions, personne ne pourra le faire de meilleure manière et
avec plus de sagesse que Dieu luimême, qui a établi l'état du mariage pour venir en aide à l'infirmité humaine
et pour mettre obstacle à l'immoralité. 

Les Canons anciens disent aussi qu'il faut parfois adoucir et modérer la rigueur des lois, par égard à la faiblesse
humaine, et afin d'éviter de plus grands maux. Dans le cas qui nous occupe, cette indulgence serait
certainement exiger par la charité chrétienne, et absolument nécessaire. En quoi, d'ailleurs, le mariage des
prêtres et des clercs peut-il être désavantageux à l'Eglise chrétienne universelle, et en particulier le mariage des
pasteurs de paroisse et des autres ministres de l'Eglise ? "Mais si cette prohibition rigide devait durer, on
viendrait certainement dans l'avenir à manquer de prêtres et de pasteurs. 

II est donc établi que le droit au mariage pour les prêtres et les ecclésiastiques en général est fondé sur la
Parole et sur le commandement de Dieu. De plus, l'histoire prouve qu'autrefois les prêtres étaient mariés. Et
enfin, le vœu du célibat a causé tant de scandales impies et odieux, tant d'adultères, tant d'impudicités inouïes
et de vices abominables, que même plusieurs chanoines et des officiers de la cour de Rome l'ont souvent avoué
et ont exprimé la crainte que, le clergé étant plongé dans tant de vices épouvantables, la colère de Dieu ne fût
suscitée. Dans ces conditions il est bien lamentable de voir que l'on ne s'est pas contenté d'interdire le mariage
chrétien, mais que dans certains endroits on a eu le front de le poursuivre avec certains endroits on a eu le
front de le poursuivre avec empressement comme un crime. Et pourtant Dieu a ordonné dans les Saintes
Ecritures qu'on tienne le mariage en honneur. De même, dans les lois impériales, et dans tous les Etats où la loi
et le droit ont jamais été en vigueur, l'état du mariage est hautement honoré. Ce n'est que maintenant que l'on
se met à livrer au bourreau des innocents, uniquement parce qu'ils se sont mariés ; et c'est ainsi qu'on agit à
l'égard de prêtres, que l'on devrait pourtant ménager avant tout ! Voilà des choses contraires non seulement
aux lois divines, mais aussi aux Canons de l'Eglise. L'apôtre Paul (1 Tim. 4) traite de « doctrine des démons »
celle qui défend de se marier. Jésus-Christ lui-même déclare, Jean 8, 44 : « Le diable est meurtrier dès le
commencement ». Cela se vérifie dans le cas présent ; en effet, la doctrine qui interdit le mariage et qui, pour
se maintenir, ne recule pas devant l'effusion du sang, doit être une doctrine du diable. Mais comme il n'y a
aucune loi humaine qui puisse annuler ou modifier la loi de Dieu, il n'y a point non plus de vœu qui puisse
modifier la loi divine. C'est pourquoi saint Cyprien conseille aux femmes qui ne tiennent pas leur vœu de
chasteté, de se marier, disant : « Si elles ne veulent pas, ou ne peuvent pas vivre dans le célibat, il vaut mieux
qu'elles se marient, plutôt que de tomber dans le feu par leur concupiscence, et qu'elles se gardent bien de ne
pas scandaliser leurs frères et leurs sœurs » (Livre I, Epître 11). 

Par surcroît, tous les Canons se montrent indulgents et équitables surtout pour ceux qui ont fait des vœux étant
jeunes. D'ailleurs, la plupart des prêtres et des moines ont embrasse leur état dans l'ignorance de la jeunesse. 

Article 24. - DE LA MESSE 

C'est à tort qu'on nous reproche d'avoir aboli la Messe, alors qu'il est avéré que chez nous, sans nous vanter, la
Messe est célébrée d'une manière plus sérieuse et avec plus de vénération que chez nos adversaires. Nous
avons aussi grand soin d'instruire souvent nos fidèles sur le saint Sacrement, afin qu'ils sachent dans quel but il
a été institué, et comment on doit s'en servir : à savoir, pour réconforter les consciences troublées. C'est ainsi
qu'on attire le peuple à la Messe et à la Communion.

14

Source : http://www.lutherien.org 

museeprotestant.org

https://museeprotestant.org/


En même temps nous l'avertissons contre d'autres fausses doctrines concernant le Sacrement. D'ailleurs, nous
n'avons guère apporté de modifications aux cérémonies publiques de la Messe, sauf qu'en quelques endroits
on chante des cantiques allemands à côté des chants latins, pour instruire et exercer le peuple, puisque toutes
les cérémonies doivent servir principalement à l'instruction du peuple dans ce qu'il lui est nécessaire de
connaître concernant le Christ. 

Personne n'ignore que la Messe, déjà avant ces temps, a été l'objet de nombreux abus de toutes sortes. On a
fait de la Messe une véritable kermesse ; on l'a achetée et vendue ; partout dans les églises, la plupart des
messes ont été célébrées pour de l'argent. Aussi cet abus a été maintes fois, déjà avant nous, condamné par
des hommes réputés pour leur science et pour leur piété. Depuis que les prédicateurs chez nous ont prêché à
ce sujet et qu'on a attiré l'attention des prêtres sur la terrible menace, i Cor. n, 29 : que quiconque se sert du
Sacrement indignement, sera « coupable du corps et du sang de Christ », - menace qui devrait émouvoir tout
chrétien, - ces messes vénales et privées, qu'on était obligé jusque là de célébrer pour jouir de certaines
prébendes ou pour s'assurer un revenu, ont cessé dans nos églises.

Nous avons aussi dénoncé l'erreur abominable selon laquelle notre Seigneur Jésus-Christ, par sa mort, n'aurait
expié que le péché originel, et qu'il aurait, institué la Messe pour qu'elle soit un sacrifice pour les autres péchés.
C'est ainsi qu'il aurait fait de la Messe un sacrifice pour les vivants et pour les morts, destiné à ôter leurs péchés
et à réconcilier Dieu. Il, s'en est suivi qu'on a discuté la question si une messe célébrée pour beaucoup à la fois
avait autant de « valeur » qu'une messe particulière célébrée pour chacun individuellement. De là vint
l'immense multiplication des messes, par lesquelles on prétendait obtenir de Dieu tout ce dont on avait besoin.
Il va sans dire qu'ainsi la foi en Christ et le véritable service divin sont tombés dans l'oubli. 

Tout cela nous a mis dans la nécessité de donner instruction à ce sujet, pour que l'on sache comment on doit se
servir correctement du saint Sacrement. Voici ce que nous enseignons : 

Premièrement, les Saintes Ecritures déclarent en de nombreux endroits qu'il n'y a aucun sacrifice ni pour le
péché originel, ni pour les autres péchés, sinon uniquement la mort de Christ. Car il est écrit dans l'Epître aux
Hébreux, que Christ s'est offert une seule fois et qu'ainsi il a aboli le péché, et nous a sanctifiés une fois pour
toutes (Hébr. 9, 26-28 ; 10, 10). C'est une innovation inouïe d'enseigner dans l'Eglise que la mort de Christ a
satisfait seulement pour le péché originel et non pas aussi pour les autres péchés. Il est à espérer que tout le
monde comprendra que nous avons raison de condamner cette erreur. En deuxième lieu, saint Paul enseigne
que nous obtenons grâce devant Dieu par la foi, et non par les œuvres. Rien n'est plus manifestement contraire
à cette doctrine que l'abus que l'on fait de la Messe en s'imaginant que par cette opération rituelle on acquiert
la grâce. Or on sait qu'on s'est servi de la messe comme d'un moyen pour se débarrasser de péchés, et pour
obtenir la grâce et toutes sortes de biens auprès de Dieu ; et cela non seulement en faveur du prêtre officiant,
mais encore en faveur de tout le monde, des morts comme des vivants. 

En troisième lieu, le saint Sacrement n'a pas été institué pour que l'on en fasse un sacrifice expiatoire - car ce
sacrifice a déjà été consommé sur la croix - mais pour qu'il serve à réveiller en nous la foi, et à réconforter les
consciences ; en effet, le Sacrement nous rappelle que la grâce et la rémission des péchés nous sont assurées
par Jésus-Christ. Par conséquent, ce Sacrement exige la foi, et sans la foi, on s'en sert en vain. 

15

Source : http://www.lutherien.org 

museeprotestant.org

https://museeprotestant.org/


Puisque donc la Messe n'est pas un sacrifice offert pour d'autres, qu'ils soient vivants ou morts, afin d'effacer
leurs péchés, mais qu'elle est destinée à être une Communion dans laquelle prêtre et fidèles reçoivent le
Sacrement, chacun pour soi-même : nous observons chez nous l'usage suivant : On célèbre la Messe aux jours
fériés, et s'il y a lieu en d'autres jours, lorsque des communiants se présentent, et on donne le Sacrement à
ceux qui le désirent. Nous avons donc conservé l'usage correct de la Messe, telle qu'elle fut célébrée autrefois
dans l'Eglise, comme on peut le prouver par saint Paul, 1 Cor. 11, 33, et par les écrits de bon nombre de Pères.
Chrysostome, par exemple, dit que chaque jour le prêtre se tenait à l'autel pour inviter les uns à communier,
tandis qu'il défendait à d'autres de s'approcher. De même, les anciens Canons nous apprennent que, tandis que
l'un des prêtres célébrait la messe, les autres prêtres et les diacres recevaient de ses mains la Communion. Car
voici les termes du Canon de Nicée : « Les diacres devront recevoir le Sacrement, selon leur rang, après les
presbytres, soit de la main de l'évêque, soit de celle d'un presbytre ».

Nous n'avons donc introduit aucun usage nouveau, qui n'existait déjà dans l'ancienne Eglise ; de même, nous
n'avons apporté aucune modification considérable aux cérémonies publiques, sauf que nous avons supprimé
les messes parasites et abusives qu'on célébrait en marge de la Messe paroissiale. Il n'y a donc pas lieu de
condamner notre manière de célébrer la Messe, comme hérétique et antichrétienne. Car jadis on ne célébrait
pas la Messe tous les jours, même pas dans les grandes églises très populeuses, ni même aux jours où tout le
peuple avait coutume de s'assembler. L'Histoire Tripartiie (Livre 9) raconte qu'à Alexandrie on s'assemblait le
mercredi et le vendredi, pour lire et expliquer l'Ecriture, et on célébrait un service divin complet, mais sans la
Messe. 

Article 25. - DE LA CONFESSION 

Pour ce qui est de la Confession, elle n'a pas été abolie par nos prédicateurs. Nous observons chez nous la
coutume de ne donner le Sacrement qu'à ceux qui ont été préalablement examinés et absous. On a soin de
faire observer au peuple combien les paroles de l'Absolution sont consolantes, et combien l'Absolution est une
grâce inestimable et précieuse : qu'elle n'est pas la voix ou la parole du ministre officiant, mais la Parole de Dieu
qui pardonne les péchés. Car l'Absolution est prononcée au nom de "Dieu et par son commandement. C'est
avec beaucoup de zèle que nous donnons instruction concernant ce commandement et ce Pouvoir des Clefs, et
nous montrons combien ce pouvoir est réconfortant et nécessaire aux consciences angoissées. Nous leur disons
que Dieu nous ordonne de croire à cette Absolution, tout comme si c'était la voix de Dieu lui-même, venue du
ciel ; et que nous devons nous en réjouir et consoler, en sachant que par cette foi nous obtenons la rémission
des péchés. Autrefois, les prédicateurs parlaient beaucoup de la Confession, mais ils ne disaient pas un traître
mot de ces choses si nécessaires. Au contraire, ils ne faisaient que tourmenter les consciences en exigeant une
interminable énumération des péchés et en les accablant de satisfactions, d'indulgences, de pèlerinages et
d'autres exercices de ce genre. Beaucoup de nos adversaires avouent eux-mêmes que chez nous on a parlé et
écrit avec plus de compétence au sujet de la vraie repentance chrétienne que cela n'a été fait depuis fort
longtemps. 

Voici notre enseignement sur la Confession : On ne doit contraindre personne à énumérer ses péchés en détail
vu que cela est impossible, comme le dit le Psaume 19, 13 : « Qui est-ce qui connaît son iniquité? ». Et Jérémie
17, 9 : « le cœur de l'homme est tortueux par-dessus tout et méchant ; qui peut le connaître ? ».

16

Source : http://www.lutherien.org 

museeprotestant.org

https://museeprotestant.org/


La malheureuse nature humaine est plongée si profondément dans les péchés, qu'elle ne saurait les voir ou les
connaître tous. Si nous ne devions être absous que de ceux que nous pouvons énumérer, le gain serait infime. Il
n'est donc pas nécessaire de presser les pénitents pour qu'ils nomment chaque péché par son nom. Les Pères
n'ont pas pensé autrement : Chrysostome s'exprime ainsi (Distinct. 1 De Poenitentia) : « Je ne dis pas que tu
doives révéler tes secrets publiquement, ou t'accuser et plaider coupable devant telle personne ; mais suis
l'exhortation du prophète qui dit : Révèle à l'Eternel ton chemin, Psaume 37, 5. C'est pourquoi porte ta
confession, jointe à ta prière, devant Dieu le Seigneur, qui est le vrai juge ; ce n'est pas par Ïa bouche, mais dans
ta conscience, que tu dois déclarer tes péchés ». On voit clairement que Chrysostome ne contraint personne à
déclarer ses péchés nommément. La Glose des Décrets concernant la Repentance, Distinct. V, chap. Considèret,
confirme cet enseignement : que la Confession n'a pas été commandée par l'Ecriture, mais instituée par l'Eglise.
Néanmoins nos prédicateurs ne manquent pas d'enseigner avec soin que la Confession doit être maintenue,
pour la consolation des consciences affligées, à cause de l'Absolution qui en constitue l'élément essentiel et
principal, et pour d'autres raisons encore.

Article 26. - DE LA DISTINCTION DES ALIMENTS 

Autrefois on enseignait, aussi bien en chaire que dans les livres, que la distinction des aliments et les autres
traditions de ce genre, d'origine humaine, sont utiles pour mériter la grâce et pour offrir des satisfactions pour
le péché. Pour cette raison on inventait chaque jour de nouveaux jeûnes, de nouveaux exercices de piété, de
nouveaux ordres monastiques, etc, ; on insistait sur ces choses avec beaucoup de véhémence, comme si ces
pratiques étaient des cultes obligés, par l'observance desquels on pouvait mériter la grâce, et comme si on
commettait un gros péché en les négligeant. De là sont nées beaucoup d'erreurs pernicieuses dans l'Eglise. 

Premièrement, par ces pratiques on a obscurci la grâce que l'Evangile insiste avec le plus de force ; il nous
engage sérieusement à reconnaître la haute valeur du mérite de Jésus-Christ, et à mettre la foi en Christ bien
au-dessus de toutes les œuvres. Voilà pourquoi l'apôtre saint Paul s'est élevé avec véhémence contre la loi
mosaïque et contre les traditions humaines, afin que nous apprenions bien que nous ne sommes pas justifiés
devant Dieu par le moven de nos œuvres, mais uniquement par la foi en Christ : lorsque nous croyons que nous
obtenons la grâce à cause de Lui seul. Cette doctrine a été presque totalement étouffée par suite de cet
enseignement qui voulait qu'on mérite la grâce au moyen d'ordonnances, de jeûnes, de distinctions des
aliments, de vêtements, etc.

En deuxième lieu, ces traditions ont aussi obscurci les commandements de Dieu, puisqu'on les élevait bien
audessus des commandements de Dieu. On croyait que la vie chrétienne consiste entièrement à observer
certaines fêtes, à réciter certaines prières, à pratiquer certains jeûnes, à endosser un vêtement particulier. On
appelait cela une vie chrétienne, spirituelle. En échange, on considérait d'autres œuvres, tout à fait nécessaires
et bonnes, comme une activité mondaine, dépourvue de spiritualité : à savoir, les devoirs que chacun est
redevable d'accomplir, selon sa vocation, tels que ceux du père de famille qui travaille pour nourrir sa femme et
ses enfants, et qui les élève dans la crainte de Dieu ; ou les œuvres de la mère de famille qui met au monde ses
enfants et qui les entoure de ses soins : ou celles d'un prince ou de magistrats qui gouvernent le pays et les
sujets, etc. Il a fallu que toutes ces œuvres pourtant commandées par Dieu passent pour être des choses
mondaines et imparfaites, mais que par contre les traditions aient le renom superbe d'être seules des œuvres
saintes et parfaites. D'où il vient qu'on inventait sans fin ni mesure des traditions nouvelles.

17

Source : http://www.lutherien.org 

museeprotestant.org

https://museeprotestant.org/


En troisième lieu, ces traditions ont fini par peser lourdement sur les consciences. Car il n'était pas possible de
les observer toutes ; et pourtant les gens étaient dans l'opinion que ces observances étaient nécessaires pour
servir Dieu. Gerson écrit, qu'à cause de cela beaucoup sont tombés dans le désespoir. Plusieurs même se sont
suicidés pour n'avoir pas été consolés par la prédication de la grâce de Jésus-Christ. On voit chez les «
Sommistes » (auteurs de recueils sommaires des traditions) et autres théologiens, dans quel embarras se
trouvaient les consciences. Ces théologiens ont entrepris de codifier les traditions et ont cherché des
adoucissements pour soulager les consciences. Avec cela ils ont eu tant à faire, qu'entre temps toute la doctrine
chrétienne vraiment salutaire au sujet de choses bien plus nécessaires telles que la foi, la consolation dans les
tentations sévères, etc., était tombée dans l'oubli. Déjà avant nous, bon nombre de gens pieux se sont plaints
de ce que ces traditions engendrent force querelles dans l'Eglise, et que des âmes pieuses sont empêchées par
là de parvenir à la vraie connaissance de Christ. Gerson et d'autres ont élevé de vives plaintes à ce sujet ; il
déplut déjà à saint Augustin qu'on chargeât les consciences du joug de qu'on ne doit pas les tenir pour
obligatoires. Ce n'est donc nullement par arrogance ou par mépris du pouvoir spirituel que nous avons traité
ces matières ; mais une nécessité impérieuse nous a contraints de dénoncer les erreurs mentionnées ci-dessus,
qui sont nées d'une fausse conception des traditions. Car l'Evangile nous presse de prêcher avec insistance dans
les églises la doctrine de la foi. Or on ne saurait avoir l'intelligence de cette doctrine tant qu'on s'imagine qu'on
peut mériter la grâce par des œuvres de son propre choix. 

Ainsi donc nous avons enseigné que l'observation des traditions humaines ne peut ni mériter la grâce, ni
réconcilier Dieu avec nous, ni expier nos péchés ; et que par conséquent on ne doit pas en faire un culte obligé.
Nous justifions cette attitude par l'Ecriture Sainte. Jésus-Christ, Matth. 15, 3. 9, excuse les apôtres qui n'ont pas
observé les traditions usuelles ; puis il ajoute : « C'est en vain qu'ils m'honorent par des commandements
d'hommes ». S'il dit que ce genre de culte est vain, il en résulte qu'il n'est pas obligatoire. Puis il ajoute encore :
« Ce qui entre dans la bouche ne souille pas l'homme ». De même, l'apôtre saint Paul s'exprime ainsi, Rom. 14,
17 : « Le Royaume des cieux ne consiste pas dans le manger et le boire ». Col. 2, 16 : « Personne ne doit vous
juger à propos du manger et du boire, ou à l'égard d'une fête, ou d'une nouvelle lune ou d'un sabbat ». Saint
Pierre dit, Actes 15, 10 : « Pourquoi tentez-vous Dieu. en imposant aux disciples un joug que ni nos pères ni
nous n'avons pu supporter? Mais nous croyons que par la grâce de notre Seigneur Jésus-Christ nous serons
sauvés ». Voilà donc Pierre qui défend qu'on impose aux consciences l'obligation d'observer de nombreuses
cérémonies extérieures, qu'elles soient prescrites par Moïse ou par d'autres. Dans la première Epître à
Timothée 4, 1-3, ces sortes d'ordonnances, comme d'interdire certains aliments ou de prohiber le mariage, etc.,
sont nommées « doctrines des démons ». Car en effet, c'est s'opposer directement à l'Evangile que de prescrire
ou de faire ces sortes d'œuvres dans le but de mériter la rémission des péchés, ou comme si l'on ne pouvait pas
être un chrétien sans pratiquer de pareils cultes. 

Quant aux reproches que l'on fait aux nôtres en prétendant qu'ils interdisent - à l'instar de Jovinien - la
mortification de la chair et la discipline du corps : on trouvera, en examinant leurs écrits, qu'il en est tout
autrement. Car ils ont toujours enseigné la doctrine de la croix chrétienne, à savoir que les chrétiens sont
obligés de souffrir. Voilà une mortification véritable et sérieuse et non simulée. En outre, nous enseignons que
chacun doit discipliner son corps, par le jeûne ou par d'autres exercices, pour ne pas donner lieu au péché, mais
non pas pour mériter la grâce par ces œuvres. Cette discipline corporelle doit s'exercer constamment, et non
pas seulement en certains Jours déterminés. C'est là ce que dit Jésus, Luc 21, 34 « Prenez garde que vos cœurs
ne soient appesantis par les excès ». 

18

Source : http://www.lutherien.org 

museeprotestant.org

https://museeprotestant.org/


Et, Matth. 17, 21 : « Ces démons ne peuvent être chassés que par le jeûne et la prière ». Saint Paul dit, 1 Cor. 9,
27, qu'il traite durement son corps et le tient assujetti. Il indique ainsi que la mortification du corps doit servir,
non pas à mériter la grâce, mais à maintenir le corps dans une disposition qui ne fasse point obstacle à ce qui
est exigé de chacun par le devoir de sa vocation. Donc nous ne rejetons nullement le jeûne ; ce que nous
condamnons, c'est que, au plus grand embarras des consciences, on en a fait un culte obligatoire en prescrivant
certains jours et en proscrivant certains aliments. 

Au reste, on observe chez nous beaucoup de rites et de traditions qui servent au maintien de l'ordre dans
l'Eglise, par exemple l'ordre de la Messe, les chants, les fêtes, etc. Mais nous avertissons le peuple que ce culte
extérieur ne confère pas la iustice devant Dieu, et qu'on doit le pratiquer sans en faire une charge pour la
conscience ; cela veut dire que si on omet ces pratiques sans causer du scandale, on ne commet pas de péché.
Les Pères anciens, eux aussi, ont observé cette liberté dans les cérémonies extérieures. En Orient, on ne
célébrait pas la fête de Pâques en même temps qu'à Rome ; et comme quelques-uns prétendaient que cette
divergence constituait un schisme dans l'Eglise, les autres leur ont fait comprendre qu'il n'est nullement
nécessaire qu'il y ait conformité dans ces sortes de coutumes. Irénée s'exprime ainsi : « La diversité des jeûnes
ne rompt pas l'unité de la foi ». De même le Pape Grégoire déclare, Distinct. XII, qu'une telle divergence dans
les observances humaines n'est pas incompatible avec l'unité de l'Egalise chrétienne. L'histoire Tripartite, Livre
9, rassemble un grand nombre de coutumes divergentes de l'Eglise, et elle fait cette remarque opportune et
conforme à l'esprit chrétien : " L'intention des apôtres n'a pas été d'instituer des jours de fête, mais d'enseigner
la foi et la charité ".

Article 27. - DES VŒUX MONASTIQUES 

En parlant des vœux monastiques, il convient tout d'abord de considérer comment ils ont été pratiqués, ce qui
se passait dans les couvents, et comment on y a fait tous les jours beaucoup de choses non seulement
contraires à la Parole de Dieu, mais aussi en opposition avec le Droit des Papes. Du temps de saint Aug-ustin
l'état monastique était libre. Plus tard, la bonne discipline et la saine doctrine s'étant corrompues, on inventa
les vœux monastiques, voulant ainsi rétablir la discipline par l'intervention de cette espèce de prison. En plus on
a imaginé, à côté des vœux monastiques, beaucoup d'autres règles, qui formèrent autant de chaînes et de
fardeaux dont on accabla bien des gens, même avant l'âge convenable. 

Bon nombre de personnes aussi se sont engagées dans la vie monastique par ignorance, qui, bien que n'étant
pas trop jeunes, s'étaient fait illusion sur leur force. Eux tous, ainsi pris au piège et enchaînés par les vœux, ont
été forcés et contraints de rester dans ces liens, malgré que le Droit papal lui-même accorde la liberté à
beaucoup d'entre eux. Cet état des choses était plus pénible encore dans les couvents de femmes que dans les
couvents pour hommes, alors qu'il convenait de traiter avec ménagement le sexe faible. Déjà dans le passé,
cette rigide sévérité a déplu à beaucoup de personnes pieuses, qui voyaient bien que si l'on enfermait des
garçons et des filles dans les couvents, c'était pour leur assurer la subsistance matérielle. On voyait aussi le
mauvais succès de ces mesures, quels scandales, quelles tortures de conscience en résultaient ; et beaucoup
ont déploré que dans une affaire si délicate on n'ait eu aucun égard aux Canons de l'Eglise. 

Il s'y ajoute, qu'on s'est fait au sujet des vœux monastiques une opinion exagérée, connue de tous, et qui
déplut aussi à beaucoup de moines qui avaient un peu de bon sens.

19

Source : http://www.lutherien.org 

museeprotestant.org

https://museeprotestant.org/


Car on prétendait que les vœux monastiques sont équivalents au Baptême, et que par la vie monastique on
mérite la rémission des péchés et la justification devant Dieu. Ils allèrent même jusqu'à affirmer que non
seulement par la vie monastique on acquiert la justice et la piété, mais qu'en même temps on accomplit « les
commandements et les conseils contenus dans l'Evangile » ; et ainsi les vœux monastiques furent élevés au-
dessus du Baptême. Ils ajoutent aussi que par la vie monastique on acquiert plus de mérites que par n'importe
quel autre état établi par Dieu tel que celui d'un curé, d'un prédicateur, d'un magistrat, d'un prince, d'un
seigneur, etc. qui, en accomplissant les devoirs de leur vocation, vivent tous selon le commandement et la
Parole de Dieu et non dans une spiritualité factice. Tout cela ne peut pas être nié, puisqu'on le trouve dans leurs
propres livres. Par surcroît, celui qui était ainsi pris et enfermé dans le couvent apprenait peu de chose au sujet
de Christ.

Autrefois, on tenait dans les couvents des écoles dans lesquelles on enseignait les Saintes Ecritures et d'autres
sciences utiles à l'Eglise chrétienne ; si bien, que c'était aux couvents qu'on prenait les pasteurs et les évêques.
Mais aujourd'hui, tout cela a changé. Jadis on vivait ensemble au couvent pour apprendre les Saintes Ecritures.
Maintenant on prétend que la vie monastique est un moyen par lequel on mérite la grâce et la justice devant
Dieu ; oui, on dit même qu'elle est un état de perfection, et on la déclare bien supérieure aux autres états qui,
eux, sont institués de Dieu. Tout ce que nous rapportons ici n'a rien d'une diffamation ; nous le disons pour que
l'on comprenne d'autant mieux ce que nous prêchons et enseignons sur ce sujet.

Premièrement - quant à ceux qui contractent mariage - nous enseignons que tous ceux qui ne sont pas faits
pour le célibat ont la liberté et le droit de se marier. Car les vœux ne sauraient abolir l'institution et le
commandement de Dieu. Or le commandement divin dit expressément, i Cor. 7, 2 : « Pour éviter l'impudicité,
que chacun ait sa femme, et que chaque femme ait son mari ». Ce n'est pas seulement le commandement de
Dieu, mais aussi l'ordre de la nature, établi lors de la Création, qui contraint, oblige, et pousse au mariage tous
ceux qui n'ont pas reçu de Dieu le don particulier de la virginité, - selon la parole même de Dieu, Genèse 2, 18 :
« II n'est pas bon que l'homme soit seul ; je lui ferai une aide semblable à lui ». Que peut-on objecter à cela ?
On vantera, on exaltera en termes aussi pompeux qu'on voudra les vœux et les devoirs monastiques ; mais on
n'obtiendra jamais que les vœux suppriment le commandement de Dieu. Si déjà, de l'avis des docteurs, les
vœux ne sont pas obligatoires lorsqu'ils se font à l'encontre du Droit du Pape, à plus forte raison ne sauraient-ils
être obligatoires et prévaloir contre le commandement de Dieu.

S'il y avait des raisons d'ordre divin pour ne pas annuler les vœux, les papes n'auraient jamais pu accorder des
dispenses, à l'encontre d'un commandement de Dieu. Car il n'est permis à aucun homme d'annuler un
engagement qui dérive d'un droit divin. Aussi les papes ont-ils fort bien compris qu'en ce qui concerne
l'obligation des vœux, il convient de s'inspirer d'une certaine équité. Et en effet, ils ont souvent accordé des
dispenses, par exemple au roi d'Aragon, et à bien d'autres. Si donc on en a accordé pour des raisons d'intérêt
temporel, à plus forte raison convient-il de le faire dans l'intérêt des âmes en détresse.

Ensuite, pourquoi nos adversaires insistent-ils tant sur la nécessité de tenir les vœux, sans s'assurer au préalable
si le vœu est légitime ? Car un vœu n'est valable que s'il y a possibilité de l'accomplir. De plus, il doit être libre,
et non contraint. Or on sait combien peu il est au pouvoir de l'homme de vivre dans une chasteté perpétuelle. 

20

Source : http://www.lutherien.org 

museeprotestant.org

https://museeprotestant.org/


De même, il y a peu d'hommes et de femmes qui aient fait leur vœu monastique de leur propre initiative, de
plein gré et après mûre réflexion. On persuade les jeunes gens à prendre les engagements monastiques avant
même qu'ils aient atteint l'âge de discrétion. Quelquefois on les presse, on les contraint. Il est donc injuste
d'insister avec tant de hâte et de rigueur sur le devoir de tenir les vœux, vu que, de l'aveu de tous, il est
contraire à la nature et au caractère du vœu de s'y engager contre sa propre volonté et sans avoir mûrement
réfléchi. 

Certains Canons et plusieurs édîts des papes annulent les vœux faits avant l'âge de quinze ans, jugeant qu'avant
cet âge on n'a pas assez de discernement pour prendre une décision par laquelle on s'engage pour toujours à
suivre un genre de vie déterminé. Un autre Canon accorde à la faiblesse humaine encore quelques années de
plus en défendant de faire des voeux avant l'âge de dix-huit ans. Selon ce Canon donc, la plupart des moines et
des nonnes auraient suffisamment de motifs et seraient parfaitement justifiés en quittant leurs couvents,
puisque la plupart d'entre eux y sont généralement entrés dans leur jeunesse, avant d'avoir atteint cet âge. 

Finalement, à supposer même que ceux qui rompent leurs vœux soient blâmables, il n'en suivrait pas qu'on
doive dissoudre le mariage qu'ils ont contracté par la suite. Car saint Augustin dit que ces sortes de mariages ne
doivent pas êlrc rompus (Nuptiarum, ch. I, qu. 27). Or saint Augustin jouit d'une grande réputation dans l'Eglise,
- quoique certains après lui n'aient pas partagé son avis. 

Maintenant, quoique le commandement de Dieu concernant le mariage affranchisse déjà un grand nombre de
moines de leurs vœux, les nôtres prouvent par d'autres raisons encore que les vœux monastiques sont nuls et
sans valeur : Tout culte établi et choisi par les hommes, en dehors de tout commandement de Dieu, pour
obtenir la justice et pour mériter la grâce de Dieu, est en opposition directe contre Dieu, et contraire à son
Evangile et à son commandement. Christ luimême l'a dit, Matth.15, 9 : « C'est en vain qu'ils me servent par des
commandements d'hommes ». Saint Paul aussi enseigne continuellement qu'on ne doit pas chercher à obtenir
la justice par le moyen de cultes et de prescriptions inventés par les hommes, mais que la justice et la sainteté
valables devant Dieu viennent de la foi et de la confiance : lorsque nous crevons que Dieu nous reçoit en grâce
pour l'amour de Jésus-Christ son Fils unique. 

Cependant tout le monde sait que les moines prêchaient publiquement que leur spiritualité imaginaire a la
vertu de satisfaire pour le péché et de procurer la grâce de Dieu et la justice. Que fait-on en enseignant une
telle doctrine, sinon diminuer la gloire et le prix de la grâce du Christ et renier la justice de la foi ? Il en résulte
donc que ces sortes de vœux sont des cultes impies et faux. Par là même ils cessent d'être obligatoires,
puisqu'un engagement impie et contraire à la loi divine est nul et sans valeur ; car, comme l'affirment aussi les
Canons, un serment ne doit jamais nous obliger à pécher. 

Saint Paul dît aux Galates, ch. 5, 4 : « Vous êtes séparés de Christ, vous qui voulez être justifiés par la loi, et vous
êtes déchus de la grâce ». Donc ceux qui veulent devenir justes par des vœux sont séparés de Christ et sont
déchus de la grâce de Dieu. Car ils ravissent la gloire à Christ, qui peut seul rendre juste, et ils attribuent cette
gloire à leurs vœux et à leur moinerîe. On ne peut pas le nier : Les moines ont prêché et enseigné que par leurs
vœux et leur observation des règles monastiques ils acquièrent la justice et méritent la rémission des péchés. Ils
ont même inventé d'autres absurdités encore bien plus ridicules. Ils ont prétendu qu'ils pouvaient
communiquer leurs mérites à des tiers ! 

21

Source : http://www.lutherien.org 

museeprotestant.org

https://museeprotestant.org/


Si quelqu'un voulait raconter sans ménagement toutes les sottises des moines et les clouer au pilori, que
d'inepties de ce genre pourrait-il accumuler ! Choses dont les moines eux-mêmes ont maintenant honte et
qu'ils voudraient désavouer. Par surcroît, les moines ont aussi fait accroire aux gens que leurs soi-disant ordres
spirituels constituent la « perfection chrétienne ». Voilà ce qu'on appelle glorifier les œuvres, comme si par
elles nous étions justifiés. Vraiment, c'est un grand scandale dans l'Eglise que de proposer au peuple un pareil
culte inventé par les hommes, sans aucun commandement de Dieu, et d'enseigner qu'un culte de cette espèce
rend les hommes justes et saints devant Dieu. Car la justice de la foi, qui ne saurait être trop prêchée dans
l'Eglise, est obscurcie lorsqu'on fait briller devant les yeux du peuple cette étrange spiritualité ang-élique et
cette fausse apparence de pauvreté, d'humilité et de chasteté. 

En outre, les commandements de Dieu et le véritable culte qui lui est dû, sont obscurcis lorsqu'on enseig-ne aux
gens que seuls les moines se trouvent dans l'état de perfection. Car la vraie perfection chrétienne consiste à
craindre Dieu sincèrement et de tout son cœur, et à avoir quand même la ferme confiance du cœur et la foi par
laquelle nous sommes assurés que, grâce à Christ, nous avons un Dieu favorable et miséricordieux, et que nous
pouvons et devons demander à Dieu tout ce dont nous avons besoin, persuadés que nous obtiendrons de Lui -
chacun dans son état et sa vocation - le secours dans toutes les adversités. En même temps nous devons, avec
zèle, nous appliquer à la pratique extérieure des bonnes œuvres et nous acquitter des devoirs de notre
vocation. Voilà en quoi consiste la vraie perfection et le véritable culte, - et non pas dans la mendicité, ou dans
le port d'un froc gris ou noir, etc. Mais à force d'entendre les fausses louanges de la vie monastique, le peuple
dans sa simplicité conçoit beaucoup d'opinions nuisibles. Lorsqu'il entendent ainsi exalter outre mesure l'état
célibataire, c'est forcément avec une conscience troublée qu'ils vivront dans le mariage. De même, si l'homme
du peuple entend dire que seuls les mendiants sont parfaits, il ne peut pas savoir qu'il lui est permis de
posséder des biens et qu'il peut sans péché travailler. Si le peuple entend que de renoncer à la vengeance n'est
qu'un « Conseil », quelques-uns en conclueront que la vengeance exercée en dehors d'une fonction publique
n'est pas un péché. D'autres croiront au contraire que la vengeance n'est jamais permise aux chrétiens, pas
même au magistrat.

L'histoire rapporte aussi beaucoup de cas où plusieurs ont quitté femme et enfants, et même résigné leur
gouvernement et leur charge, pour s'enfermer dans des couvents. C'est ce qu'ils ont appelé fuir le monde et
chercher un genre de vie plus agréable à Dieu que celui des autres. C'est qu'ils ne pouvaient savoir qu'il faut
servir Dieu en accomplissant les commandements qu'il a donnés, et non pas des commandements imaginés par
des hommes. Or, n'est un genre de vie parfait que celui qui a pour lui le commandement de Dieu ; tandis que
tout genre de vie qui n'a pas pour lui le commandement de Dieu est dangereux. Voilà des vérités au sujet
desquelles il était urgent d'instruire le peuple.

Gerson, lui aussi, a sévèrement blâmé en son temps cette erreur des moines concernant la perfection, et il
témoigne que de son temps c'était un langage nouveau que d'appeler la vie monastique un « état de
perfection».

Que d'erreurs et d'opinions impies se rattachent aux vœux monastiques : On leur attribue la vertu de rendre
l'homme juste et saint devant Dieu, de constituer la perfection chrétienne, d'accomplir à la fois « les
commandements et les Conseils de l'Evangile », et de posséder un surplus de bonnes œuvres dont on n'était
pas redevable devant Dieu.

22

Source : http://www.lutherien.org 

museeprotestant.org

https://museeprotestant.org/


Puisque donc tout cela n'est qu'invention, mensonge et vanité, les vœux monastiques sont nuls et n'obligent
personne. 

Article 28. - DU POUVOIR DES ÉVÊQUES 

Anciennement on a beaucoup écrit sur le pouvoir des évoques, et plusieurs ont maladroitement confondu le
pouvoir spirituel des évêques et la puissance temporelle du glaive. Cette confusion a engendré de grandes
guerres, des soulèvements et des émeutes. Car les évêques, sous le couvert du pouvoir qui leur a été donné par
Christ, ont non seulement introduit de nouveaux cultes, et accablé les consciences au moyen de la « réservation
de certains cas » et de l'emploi brutal de l'excommunication ; mais ils ont même osé installer et destituer des
rois et des empereurs selon leur bon plaisir. Ces pratiques criminelles ont été sévèrement blâmées au sein de
l'Eglise chrétienne, il y a très longtemps déjà, par des hommes réputés pour leur science et leur piété. Donc,
pour rassurer les consciences, nos docteurs se sont vus obligés de démontrer la différence qui existe entre le
pouvoir spirituel et le pouvoir temporel auquel appartient le droit du glaive et du gouvernement ; et ils ont
enseigné que les deux pouvoirs sont à honorer avec vénération, à cause du commandement de Dieu, et qu'ils
sont à considérer comme les deux plus grands bienfaits divins dont nous jouissons sur terre. 

Les nôtres enseignent que le Ministère des Clefs, ou le Pouvoir des évêques, consiste, selon l'Evangile, dans le
pouvoir et le commandement que Dieu a donnés, de prêcher l'Evangile, de pardonner ou retenir le péché et
d'administrer les sacrements. Car Jésus-Christ a envoyé les apôtres avec ce commandement, Jean 20, 21 : «
Comme mon Père m'a envoyé, je vous envoie aussi. Recevez le Saint-Esprit ; ceux à qui vous remettrez les
péchés, ils leur seront remis. Ceux à qui vous les retiendrez, ils leur seront retenus ».

Ce Pouvoir des clefs, ou des évêques, ne peut être exercé que par le moyen de l'enseignement et de la
prédication de la Parole de Dieu et par l'administration des sacrements, selon la vocation de chacun, soit en
public, soit en privé. Car il sert, non pas à conférer des biens matériels, mais des biens éternels, à savoir la
Justice, le Saint-Esprit et la Vie éternelle. Ces biens ne peuvent s'obtenir que par le Ministère de la Prédication
et par l'administration des saints Sacrements. Car saint Paul dît, Rom. 1, 16 : « L'Evangile est une puissance de
Dieu pour sauver tous ceux qui croient ». 

Puisque donc le pouvoir de l'Eglise, ou des évêques, confère des biens éternels, puisqu'il n'est exercé que par le
ministère de la prédication, il ne gène donc en rien le pouvoir civil et le gouvernement temporel. Car le
gouvernement civil s'occupe de toute autre chose que de l'Evangile, puisqu'il protège, non pas les âmes, mais
les corps et les biens des sujets contre la violence matérielle, au moyen de l'épée et des châtiments corporels. 

Il faut donc se garder de mêler et de confondre les deux pouvoirs, le temporel et le spirituel. Car le pouvoir
spirituel a la mission particulière de prêcher l'Evangile et d'administrer les Sacrements. Il ne doit jamais
empiéter sur un domaine autre que le sien. Il ne doit pas établir ou destituer des rois ; il ne doit pas abolir les
lois civiles, ni corrompre l'obéissance due aux autorités : il ne doit pas s'immiscer dans les affaires civiles, ni
faire la loi au pouvoir temporel. Christ luimême a dit, Jean 18, 36 : « Mon royaume n'est pas de ce monde ». Et
aussi, Luc 12, 14 : « Qui est-ce qui m'a établi juge parmi vous ? ». Et saint Paul, Phil. 3, 20 : « Notre cité à nous
est dans les cieux ». 

23

Source : http://www.lutherien.org 

museeprotestant.org

https://museeprotestant.org/


Et 2 Cor. 10, 4 : « Les armes avec lesquelles nous combattons ne sont pas charnelles, mais elles sont puissantes
par la vertu de Dieu pour renverser les machinations de l'ennemi et toute hauteur qui s'élève contre la
connaissance de Dieu ».

Telle est la distinction que font les nôtres entre les fonctions des deux pouvoirs, et ils recommandent qu'on les
honore tous les deux comme le don le plus précieux dont nous jouissons sur terre. 

S'il arrive que des évêques possèdent aussi le gouvernement temporel et tiennent l'épée, ce n'est pas par droit
divin ni en qualité d'évêques qu'ils possèdent ce pouvoir, mais par droit humain, impérial, puisqu'ils le tiennent
des rois et des empereurs pour l'administration civile de leurs possessions. Ces fonctions n'ont rien à voir avec
le ministère de l'Evangile. 

Donc, le ministère épiscopal, en tant que ministère de droit divin, consiste à prêcher l'Evangile, à pardonner les
péchés, à juger la doctrine, à rejeter la doctrine contraire à l'Evangile, à exclure de l'Eglise chrétienne les impies
dont l'impiété est manifeste, sans violence, uniquement par le moyen de la Parole de Dieu. Dans ces choses, les
laïques et les églises doivent obéissance aux évêques, selon la parole de Christ, Luc 10, 16 : « Celui qui vous
écoute, m'écoute ». Mais si les évêques s'avisent d'enseigner ou d'instituer des choses contraires à l'Evangile, le
commandement de Dieu, dans ce cas, nous défend d'obéir : Matth. 7, 15 : « Gardez-vous des faux prophètes ».
Saint Paul aux Galates, ch. 1, 8 : « Si nous-mêmes ou un ange du ciel vous annonçait un autre Evangile que celui
que nous vous avons prêché, qu'il soit maudit ». 2 Cor 13, 8, lo : « Nous n'avons point de pouvoir contre la
vérité, mais pour la vérité... Sdon le pouvoir que le Seigneur m'a donné pour édifier, non pour détruire ». Le
Droit canonique prescrit la même chose (Qu. 2, chap. 7, « Sacerdotes » et chp. «Oves» ). Et saint Augustin écrit :
« Lorsque les évêques sont dans l'erreur, lorsqu'ils enseignent ou édictent quelque chose qui est contraire à
l'Ecriture Sainte, on ne doit pas leur obéir, même s'ils sont régulièrement élus ».

Quant aux pouvoirs judiciaires des évêques, notamment en matière de mariage et de dîmes, ils ne les exercent
qu'en vertu du droit humain. Si les Ordinaires négligent ces devoirs, les princes sont obligés - que cela leur
plaise ou non - d'exercer euxmêmes la justice parmi leurs sujets, dans l'intérêt de la paix publique et pour éviter
des désordres dans leurs pays.

Il y a aussi de sérieuses discussions pour savoir si les évêques ont le droit d'introduire des cérémonies dans
l'Eglise, s'ils peuvent imposer des ordonnances sur les aliments, sur les jours fériés, sur l'organisation
hiérarchique du clergé. Ceux qui accordent ce pouvoir aux évêques s'appuyent sur cette parole de Christ, Jean
16, 12 : « J'ai encore beaucoup de choses à vous dire, mais vous ne pouvez pas le supporter maintenant. Mais
quand l'Esprit de Vérité sera venu, il vous conduira dans toute la vérité ». Ils invoquent aussi l'exemple des
apôtres, Actes 15, 20, 29, où ceux-ci décrétèrent qu'on devait s'abstenir de sang et des viandes étouffées. On
fait observer aussi que le dimanche a été substitué au sabbat, contrairement - à ce qu'ils pensent - au
Décalogue. Il n'y a pas d'exemple qu'on fasse valoir autant que celui du changement du jour du sabbat, pour
prouver que le pouvoir de l'Eglise est si grand qu'elle a pu même modifier les Dix Commandements et dispenser
de les observer. 

24

Source : http://www.lutherien.org 

museeprotestant.org

https://museeprotestant.org/


Nos docteurs par contre enseignent que les évêques n'ont pas le pouvoir d'instituer ou d'établir quoi que ce
soit qui soit opposé à l'Evangile, comme d'ailleurs nous l'avons démontré plus haut ; et comme en fait preuve
aussi toute la IX. Distinction du Droit canonique. Or, il est manifestement contraire à la Parole et au
commandement de Dieu de faire ou d'imposer des lois et de prétendre qu'en les observant on fait satisfaction
pour les péchés et qu'on obtient la grâce. Car c'est outrager Christ et son glorieux mérite que d'entreprendre de
mériter la grâce par l'observation de telles ordonnances. 

Il est incontestable que par suite de cette prétention, l'Eglise chrétienne a été inondée d'ordonnances, tandis
que la doctrine de la foi et la justification par la foi étaient supprimées. Tous les jours on ordonnait de nouvelles
fêtes, de nouveaux jeûnes, de nouveaux rites, de nouvelles vénérations de saints, en vue d'acquérir par ces
œuvres la grâce et tous les dons de Dieu.

En outre, les fauteurs d'ordonnances se mettent en opposition contre le commandement divin en déclarant
péché toute infraction à leurs règles concernant les aliments, les jours, etc., opprimant ainsi la chrétienté par la
servitude de la loi ; comme si les chrétiens devaient posséder un culte semblable au culte lévitique afin de
mériter la grâce divine. On prétend même que c'est Dieu qui aurait ordonné aux apôtres et aux évêques
d'établir ce culte. Voilà en effet ce que quelques-uns ont écrit. On peut très bien s'imaginer que plusieurs des
évêques ont été séduits par le précédent de la Loi de Moïse, et que c'est de là que viennent tant
d'innombrables ordonnances. En voici quelques exemples : On déclarait péché mortel le travail manuel aux
jours fériés, même s'il se faisait sans scandale pour le prochain. On prétendait que c'est un péché mortel de ne
pas observer les heures canoniques ; que certains aliments souillent la conscience ; que les jeûnes sont des
œuvres par lesquelles on obtient la réconciliation avec Dieu ; que dans les cas « réservés » le péché ne peut
être pardonné à moins qu'on ne s'adresse auparavant à celui qui a réservé le cas, - et pourtant, selon le Droit
canonique, cette réservation ne s'applique pas du tout à la faute elle-même, mais aux peines ecclésiastiques.

D'où les évêques tirent-ils le droit et le pouvoir d'imposer à la chrétienté de pareilles ordonnances pour
enchaîner les consciences ? Alors que saint Pierre, dans les Actes des Apôtres (ch. 15, 10), défend d'imposer un
joug aux disciples, et saint Paul dit aux Corinthiens (2 Cor. 13, 10) que le Seigneur a donné aux apôtres le
pouvoir d'édifier, et non celui de détruire ! Pourquoi donc multiplient-ils le péché par leurs ordonnances ?
D'autre part, nous avons de claires paroles de l'Ecriture divine qui nous défendent d'établir des règles de ce
genre, en prétendant qu'elles sont nécessaires au salut et qu'elles servent à mériter la grâce de Dieu. C'est ainsi
que saint Paul dit, Col. 2, 16 et 20 : « Que personne ne vous juge au sujet du manger et du boire, ou au sujet
d'une fête, d'une nouvelle lune, ou des sabbats c'était l'ombre des choses à venir, mais le corps est en Christ ».
Et : « Si vous êtes morts avec Christ aux rudiments du monde, pourquoi vous laissezvous imposer ces préceptes
: Ne prends pas, ne goûte pas, ne touche pas ? Préceptes qui tous deviennent pernicieux par l'abus, et qui ne
sont fondés que sur les ordonnances et les doctrines des hommes, quoiqu'ils se donnent l'apparence de la
sagesse ». De même, saint Paul (Tite 1, 14) défend franchement de s'attacher à des fables judaïsantes et à des
commandements d'hommes qui se détournent de la vérité. Jésus luimême, parlant de ceux qui imposent aux
gens des commandements d'hommes, dit : « Laissez-les ; ce sont des aveugles qui conduisent des aveugles ».
Et, condamnant ce genre de culte : « Toute plante que n'a pas plantée mon Père céleste sera déracinée »
(Matth. 15, 14. 13). 

25

Source : http://www.lutherien.org 

museeprotestant.org

https://museeprotestant.org/


Si donc les évêques avaient le pouvoir de surcharger les églises et de tyranniser les consciences par
d'innombrables ordonnances, pourquoi alors la Parole de Dieu interdit-elle si souvent de faire ou de suivre ces
ordonnances humaines? Pourquoi les appelle-t-elle des doctrines de démons ? Serait-ce donc en vain que le
Saint-Esprit nous a adressé tant d'avertissements ? 

C'est pourquoi, comme de telles ordonnances, instituées comme des choses nécessaires afin de réconcilier Dieu
et de mériter la grâce, sont contraires à l'Evangile, il n'appartient aucunement aux évêques d'imposer
violemment ces sortes de cultes. Car il est absolument nécessaire que l'on maintienne dans la chrétienté la
doctrine de la liberté chrétienne, selon laquelle la servitude de la Loi n'est pas nécessaire pour la Justification.
Saint Paul dît aux Galates (ch. 5, 1) : « Demeurez fermes dans la liberté dont Clirist nous a affranchis, et ne vous
laissez pas mettre de nouveau sous le joug de la servitude ». Car sans nul doute, il faut que soit maintenu
l'article principal de l'Evangile, à savoir que nous recevons la grâce de Dieu par la foi en Christ, sans aucun
mérite de notre part, et que nous ne pouvons la mériter par un culte institué par les hommes. 

Que faut-il penser alors de l'institution du dimanche et d'autres rites et règlements de ce genre ? Voici la
réponse des nôtres : II est permis aux évêques et aux pasteurs d'établir certaines règles pour maintenir l'ordre
dans l'Eglise, - mais non pour obtenir la grâce, ni pour faire satisfaction pour les péchés, ni pour imposer ces
règles aux consciences comme si c'était un culte nécessaire, et comme si l'infraction à ces règles était un péché,
même si elle se fait sans scandale pour le prochain. Ainsi, par exemple, saint Paul, dans la première Epître aux
Corinthiens (ch. n, 5-6 ; ch. 14, 27), établit la règle que dans l'assemblée les femmes aient la tête couverte, et
que les prédicateurs, dans l'assemblée, ne parlent pas tous à la fois, mais dans l'ordre, chacun à son tour. 

L'amour chrétien et l'intérêt de la paix obligent l'assemblée chrétienne à observer ces sortes de règlements, et
à obéir dans ces cas aux évêques et aux pasteurs, afin d'éviter tout scandale ainsi que le désordre et la
confusion dans l'Eglise ; mais il faut observer ces règles de manière à ce qu'elles ne deviennent pas un fardeau
pour les consciences, qu'on ne les considère pas comme nécessaires au salut, et qu'on ne regarde pas comme
un péché l'infraction à ces règles, lorsqu'elle se fait sans scandaliser le prochain : par exemple, personne ne dira
qu'une femme qui s'en va tête nue commet un péché, du moment que personne n'en est scandalisé. 

Il en est de même de la célébration du dimanche, de la fête de Pâques, de la Pentecôte, et d'autres fêtes. Ceux
qui pensent que l'observation du dimanche au lieu du sabbat a été introduite pour être obligatoire, se trompent
fort. Car les Saintes Ecritures ont aboli le sabbat, et elles enseignent que toutes les cérémonies de l'ancienne Loi
peuvent être supprimées depuis que l'Evangile est survenu. Néanmoins, puisqu'il était nécessaire d'établir un
jour déterminé pour que le peuple pût savoir quand il devait s'assembler, l'Eglise chrétienne à désigné à cet
effet le dimanche ; et elle a fait ce changement d'autant plus volontiers qu'elle désirait donner aux gens un
exemple de liberté chrétienne, afin qu'on sût qu'il n'est pas obligatoire d'observer soit le sabbat, soit un autre
jour. 

Il y a un grand nombre de vaines discussions sur les modifications de la Loi, sur les cérémonies du Nouveau
Testament, sur le déplacement du sabbat, qui toutes sont nées de l'erreur que voici : On croyait que la
chrétienté devait posséder un culte semblable au culte lévitique des juifs, et que le Christ avait ordonné aux
apôtres et aux évêques de créer de nouveaux rites, qui seraient nécessaires au salut. 

26

Source : http://www.lutherien.org 

museeprotestant.org

https://museeprotestant.org/


Ces erreurs se sont infiltrées dans la chrétienté à partir du moment où l'on cessait d'enseigner et de prêcher
purement et correctement la Justification par la Foi. Voici comment quelques-uns discutent au sujet du
dimanche : L'observation du dimanche, disent-ils, n'est pas de droit divin, mais presque de droit divin ; puis ils
prescrivent le genre et la quantité de travail permis un jour de fête. Que sont toutes ces subtilités, sinon des
pièges qu'on tend aux consciences ? Il est vrai qu'ils cherchent a atténuer la rigueur des ordonnances humaines.
Mais en réalité, aucun adoucissement n'est efficace tant que persiste l'opinion que l'observation de ces
ordonnances est indispensable ; or, cette opinion persistera forcément aussi longtemps qu'on ignore la doctrine
de la justice par la foi et de la liberté chrétienne. 

Les apôtres ont prescrit qu'il faut s'abstenir du sang et des viandes étouffées. Qui donc observe aujourd'hui
cette règle ? Et pourtant ceux qui ne l'observent pas ne commettent pas de péché ; car les apôtres eux-mêmes
n'ont pas voulu accabler les consciences avec une telle servitude: ils n'ont établi cette règle que provisoirement
et pour que les chrétiens évitent de scandaliser leurs frères. Car pour bien comprendre cette ordonnance, il faut
bien garder en vue l'article principal de la foi chrétienne, qui n'est pas annulé par ce décret. Presqu 'aucun des
anciens Canons n'est observé à la lettre ; oui, beaucoup de leurs préceptes tombent journellement en
désuétude, même chez ceux qui observent ces sortes de règles avec le plus grand zèle. Il est impossible de venir
en aide aux consciences, à moins qu'on n'applique cet adoucissement qui consiste à savoir que l'observance de
ces règles n'est nullement obligatoire, et qu'il ne peut nuire en rien aux consciences si l'on néglige ces
ordonnances complètement. 

Les évêques maintiendraient facilement le peuple dans l'obéissance s'ils n'exigeaient pas qu'on se soumette à
ces ordonnances qu'on ne peut observer sans péché. Mais voyez ce qu'ils font maintenant : Ils interdisent la
communion sous les deux espèces, ils interdisent le mariage des prêtres, ils n'admettent personne avant qu'il
n'ait juré de ne pas prêcher cette doctrine que nous enseignons, qui pourtant est incontestablement conforme
à l'Evangile. 

Nos églises ne demandent pas que les évêques rétablissent la paix et l'unité aux dépens de leur honneur et de
leur dignité, bien qu'il conviendrait aux évêques de faire ce sacrifice si besoin était. Nous demandons seulement
qu'ils renoncent à imposer certaines ordonnances injustes et abusives, que l'ancienne Eglise n'a pas connues, et
qui ont été introduites à l'encontre de l'usage de l'Eglise chrétienne universelle. Il se peut que primitivement
elles aient eu quelque raison d'être, mais elles ne conviennent plus à notre époque. Il est indéniable que
l'introduction de plusieurs de ces prescriptions est due à un manque de bons sens. 

C'est pourquoi il conviendrait que les évêques fussent assez bienveillants pour atténuer les rigueurs des
ordonnances, d'autant plus que de telles modifications ne sauraient nuire à l'unité de l'Eglise ; car beaucoup
d'ordonnances d'origine humaine sont tombées d'ellesmêmes au cours du temps, et il n'est pas nécessaire de
les observer, comme les Droits des Papes eux-mêmes en font foi. Si cela n'est pas possible, s'ils refusent
d'adoucir et d'abolir ces commandements d'hommes qui ne peuvent pas être observés sans péché, nous serons
obligés de nous en tenir à la règle des apôtres, Actes 5, 29, qui nous ordonne d' obéir à Dieu plutôt qu'aux
hommes ! 

27

Source : http://www.lutherien.org 

museeprotestant.org

https://museeprotestant.org/


Saint Pierre (1 Pierre 5, 3) défend aux évêques de dominer sur les églises, comme s'ils avaient le pouvoir de les
contraindre à tout ce qu'ils veulent. Maintenant, nous n'entreprenons pas de dépouiller les évêques de leur
autorité ; nous nous contentons de demander et de supplier qu'ils ne contraignent plus les consciences à
pécher. S'ils refusent, s'ils méprisent notre prière : qu'ils réfléchissent bien qu'ils devront en rendre compte à
Dieu, puisque par leur obstination ils causeront la division et le schisme, alors qu'il serait de leur devoir d'aider
à le prévenir.

CONCLUSION 

Voila les principaux articles qui sont considérés comme matière de controverse. Quoiqu'on aurait pu alléguer
bien d'autres erreurs et abus, nous nous sommes contentés, pour éviter la prolixité et les longueurs, de
mentionner les abus essentiels, d'après lesquels il sera facile de juger les autres ; car déjà dans le temps on s'est
plaint vivement des indulgences, des pèlerinages, de l'abus de l'excommunication. Il y avait aussi des querelles
interminables entre les curés et les moines au sujet du droit de confesser, d'enterrer les morts, de dire des
oraisons funèbres, et d'une infinité d'autres questions. Nous avons omis tout cela, pour faire preuve
d'indulgence, et pour qu'on puisse d'autant mieux saisir les points principaux du débat. Que personne non plus
ne s'imagine que dans cette Confession nous avons dit quoi que ce soit dans l'intention de blesser quelqu'un,
ou par un sentiment de haine ou d'hostilité contre qui que ce soit. Nous n'avons fait qu'énumérer les points
dont il nous a paru nécessaire de parler, pour que l'on comprenne d'autant mieux, qu'aussi bien en matière de
doctrine que de rites, nous n'avons rien adopté qui soit contraire à l'Ecriture ou à l'Eglise chrétienne universelle.
Car il est connu de tout le monde, et nous pouvons le dire sans nous vanter, qu'à l'aide de Dieu nous avons mis
tout notre soin à empêcher qu'aucune doctrine nouvelle et impie ne s'infiltre dans nos églises, s'y répande et y
prenne le dessus. 

Nous avons décidé de remettre par écrit les articles cidessus, pour exposer publiquement notre Confession et
notre Doctrine. Si quelqu'un la trouve insuffisante, nous sommes prêts à lui fournir une plus ample déclaration,
appuyée de preuves tirées des saintes et divines Ecritures. 

De Votre Majesté Impériale, les très-soumis.

Jean, Duc de Saxe, Electeur. 
George, Margrave de Brandebourg. 
Erneste, Duc de Lunebourg. 
Philippe, Landgrave de Hesse. 
Wolfgang, Prince d'Anhalt. 
La ville de Nuremberg. 
La ville de Reutlingen. 

28

Source : http://www.lutherien.org 

museeprotestant.org

https://museeprotestant.org/

